

# بيني لِنْهُ الرَّهُمْ الرَّحِيْ



كتاب وسنت ڈاٹ كام پر دستياب تمام البكٹرانك كتب.....

🖘 عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

🖘 مجلس التحقيق الإسلامي كعلائ كرام كى با قاعده تقديق واجازت ك بعدأب

لوڈ (UPLOAD) کی جاتی ہیں۔

🖚 متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

🖘 دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کا پی اورالیکٹرانک ذرائع ہے محض مندرجات کی

نشرواشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* **تنبیه** \*\*\*

🖘 کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

🖘 ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پرمشمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھرپورشر کت اختیار کریں

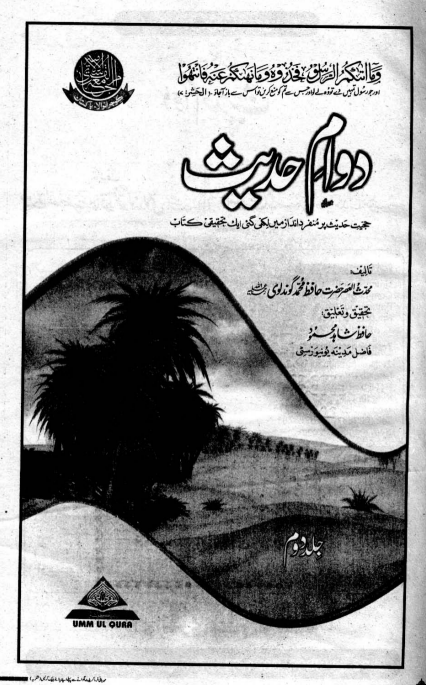
نشر واشاعت، کتب کی خرید وفرو دخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں ٹیم کتاب وسنت ڈاٹ کام

webmaster@kitabosunnat.com

www.KitaboSunnat.com

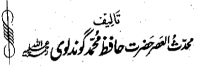


محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ





جَعْنَى وتَعَلَيْق حافظن مُحِبُ مُوفَاهِمَا مَدِينَهُ وَهُورَ رَسِقُ



#### Pakistan

Umm-ul-Qura Islamic University Commissioner Road, Fattomand, Gujranwala Ph: 0333-8110896 0321-6417723

#### Madinah

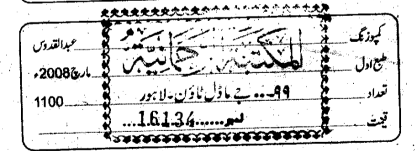
Zulfiker Ibrahim Al-Memoni Al-Atharee Islamic University
P.O Box 10133, Madinah
Kingdom of Saudi Arabia
Mob: (00966) (0)553462757
Tel: (00966) (04) 8283701
www.madeenah.com

#### Coventry

Maktabah Ahlul Hadeeth
P.O Box 3070
Coventry CV6 5WL
England U.K
maktabah\_ahlulhadeeth@hotmail.com

#### Coventry :::

Islamic Bookshop Coventry 801 Foleshill Road Foleshill Coventry CV6 5WL England U.K. Mob: (0044) (0) 7970070578 Tel: (0044) (0) 2476-725881



ناثر ام القرى يبلى كيشنز

0333 8110396, 0321-6417723



# فهيئس

| 33        | 🕏 مقدمه                                   |
|-----------|-------------------------------------------|
| زانه هاظت | 🚭 وین میں حدیث نبوی کا مقام اوراس کی معجم |
|           | 🕏 تقریظ                                   |
| 96        | 🍓 ریاچہ                                   |
| 98        | О مصنف كامبلغ علم!                        |
| 100       | O احادیث میں تاقض یا!!                    |
|           | tular tular                               |
| تحريف     | <br>مدیث میں                              |
| 110       | بیهلاباب<br>حدیث میں<br>صفف کا ترود:      |
| 113       | ن مطنف کا بردود                           |
| 113       | 🔾 مديث کي تعريف:                          |
| 113       | . 🔾 افعال رسول کی افسام                   |
| 148       | 🧿 اقوال رسول کی اقسام:                    |
|           | 🔘 فرمانِ رسول کی شرعی حیثیت:              |
| 115       | ۰۰۰ احادیث کی تعداد:                      |
| 17.       | 👁 حفاظت و کمایت حدیث                      |
| 1.7       | 🔾 کتبراحادیث کےطبقات:                     |
| 17        | O طبقهٔ اولی                              |

| *                                          |                                                                                                                                  | 100          |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|                                            | دوامرحديث                                                                                                                        |              |
| 117                                        | طبقه گانیه:                                                                                                                      | Ó            |
| · · ·<br>118                               | طبقه ثالثه:                                                                                                                      | Ö            |
| 119                                        | طبقه ثالثه:طبقه والبعه:                                                                                                          | O            |
| 110                                        | طبقه خامر.:طبقه خامر.                                                                                                            | O            |
| 120                                        | م محیح حدیث کی اقسام:                                                                                                            | O            |
| 420                                        | سوائر کی احسام:                                                                                                                  |              |
| 120                                        | صحیح حدیث برعمل واجب ہے:                                                                                                         | O            |
| 120                                        | صیح حدیث برعمل واجب ہے:<br>سیح حدیث کی شرائط قرآن سے ما خوذ ہیں:                                                                 | 0            |
| 122                                        | محت ِ حدیث کی دیگر شرا کط:                                                                                                       | O            |
| 123                                        | لیل کی اقسام:                                                                                                                    | <b>ن</b>     |
| 124                                        | مدیث قرآن کا بیان ہے                                                                                                             | , O          |
| 125                                        | ر بعت ہم تک کیسے ہیجی؟                                                                                                           | ;<br>-       |
| 126                                        | مدیث فران کابیان ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔<br>ربعت ہم تک کیسے پیچی؟ ۔۔۔۔۔۔<br>) کابیان حدیث میں ہے: ۔۔۔۔۔۔۔۔<br>نکام زکاۃ کی تفصیل حدیث میں سر | ک ر <u>ځ</u> |
| 176                                        |                                                                                                                                  |              |
| 127                                        | ریت کے بغیر فر آن کو مجتما ناملن ہے:                                                                                             | ک ختر        |
| 128                                        | <del>په ۱</del> ۲ن مران سے الك بى ہے                                                                                             | -            |
| 128                                        | ں متال:                                                                                                                          | 5. C         |
| `  /\d ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |                                                                                                                                  |              |
| 129                                        | ری مثال:                                                                                                                         | ر)<br>اید    |
| 130                                        |                                                                                                                                  | الم يكور     |
| 130                                        | وین شال:                                                                                                                         | žį C         |

محكم دلائل و برابين سے مزين متنوع و منفرد كتب پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

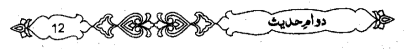
| <b>%</b> 7 >> | <b>~~</b>                | دوام حديث                             |            |
|---------------|--------------------------|---------------------------------------|------------|
| 131           |                          | آن مجيد کس طرح نازل ہوا:              | 7 O        |
|               |                          | يث اور اقسام وحي:                     |            |
| 132           |                          | ) كريم سَرَقِيلُ كا أجتهَاد:          |            |
| 133           |                          | ئى مثال: <del>-</del>                 |            |
| 134           |                          | توس مثال:                             | V 0        |
| 135           |                          | ي-<br>شوي مثال:                       | T O        |
| 136           |                          |                                       | اور او     |
| 136           |                          | <br>وی مثال:                          | n O        |
|               |                          | <br>تابت وحفاظت ِ <i>حديث</i>         |            |
| 138           | ****                     | ) اكرم مْالْيَّيْمُ كا حديث تكھوانا:  | <i>;</i> O |
| 138           |                          | ا رئیل<br>کی دلیل                     |            |
| 138           |                          | ىرى دىيل:                             | » O        |
| 138           |                          | بىرى دىل:<br>نىر كا                   | J. O       |
| 139           |                          | في دليل:                              | ž O        |
| 139           |                          | فی دلیل:<br>نچو یں دلیل:نچو           | į o        |
| 139           | بد سده و ساخت می در است. |                                       | o O        |
| 140           |                          | اتویں ذلیل:                           | VO.        |
| 140           |                          | مرت عبدالله بن عمرو والفؤ كاحديث لكصا | <b>⊳</b> O |
| 140           |                          | مرت ابو مريره تالنو كاحديث لكهنا      | o O        |
| 140           |                          | نرت على دانت كا حديث لكمنا:           | e O        |
| 141           |                          | نرت عرزتانهٔ كا حديث لكمنا:           |            |

| 777   | LA ALIGNA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Series de la constante de la c | W.         |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 8K 8  | THE STATE OF THE S | دوامرحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | /UT        |
| 141   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حادیث حکومت کا آئین تھیں: ۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 O        |
| 141   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | العین کے عہد میں کتابت حدیث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| 141   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | نمرین عبدالعزیز کا حدیث لکھنا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| 142   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ام زهری برانش کا حدیث لکھنا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | O 1,       |
| 142   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | لتابت حدیث کے مراحل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ^ O        |
| 143   | *****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | رونِ اولیٰ میں قوتِ حافظہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٥ ق        |
| 144   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رونِ اولیٰ میں قوتِ حافظہ:<br>نگرین حدیث کے دلائل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ^ <b>O</b> |
| 144   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مغرت ابوسعید خدری خاشط کی حدیث:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | o O        |
| 144   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9. 💠       |
| 4.40  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يقه عمر و بن حزم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۰ 🔾 مح     |
| 147   | _ u                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <br>نرت ابوبكر دولتك كا الر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | D 0        |
| 147   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ﴿ جوا      |
|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ن وورالومكر هافينا كار بيراويش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | > O        |
| 148   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 13. 💠      |
| 150   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رت عمر فالله کااگر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>~</b> O |
| 150   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 💠 جوار     |
| 151   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رت عمر نقاتظ کا دوسرا انز:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            |
|       | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| 153   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ب<br>رت عمر دلاتنا کا تیسراافر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| 154   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | را جوار    |
| 155 - |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ب:<br>رت عمر خالتا کا چوتدارژ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | O C        |
| . ₹ = | A Company of the Comp |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1          |

| 9 PC |                                         | دوامِحديث                                |             |
|------|-----------------------------------------|------------------------------------------|-------------|
| 156  |                                         |                                          |             |
| 156  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ت عبد الله بن مسعود وللنظ                |             |
| 157  |                                         |                                          | ا جوار      |
| 157  | ا كا دوسرا الر                          | ت<br>ت عبد الله بن مسعود تلاثق           | ٔ 🔿 حنز     |
| 157  |                                         |                                          |             |
| 158  |                                         | ب:<br>بت علی دلانؤ؛ کا اثر:              | ن حنز       |
| 158  |                                         |                                          | 💠 جوار      |
| 159  | و کا تبیرااژ:                           | ب عبد الله بن مسعود جائغ                 | عرض المعرض  |
| 160  |                                         |                                          | 💠 جوار      |
| 160  |                                         | بن ثابت رُكِتُنْ كا الر:                 | ر 🔾 زیر     |
| 160  |                                         | ب.                                       | 💠 جوا       |
| 161  | ف: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | رت ابوموی طائظ کی حد:                    | ٠ ص         |
| 162  |                                         |                                          | 💠 جوا       |
| 163  |                                         | ک بن مزاحم کا اثر:                       | O ضحاً      |
| 163  |                                         | ب<br>رکا اثر:                            | جوا جوا     |
| 164  | ·                                       | رِ کا اثر:                               | Z O -       |
| 164  |                                         | بِ: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ا جوا       |
| 165  |                                         | غالد احمر كا اثر                         |             |
| 166  |                                         | ·                                        |             |
| 166  |                                         | - کاالا                                  | <b>ب</b> فع |
| 168  |                                         | ٠                                        | جوا         |

|                 | <br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10              | دوامرحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 168             | O شعبه کا دوسرااثر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 169             | <br>اب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 170             | <br>۷ ایاس بن معادیه کااژ: ۔۔۔۔۔<br>ایس بن معادیه کا اژ: ۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 171             | <br>اب جواب: ﴿ ﴿ جُوابِ اللَّهُ مِن اللّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّالِمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللّ |
| 172             | <br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 172             | <br>، 🂝 جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 173             | <br>Ó نضیل بن عیاض کا اژ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 173             | <br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 176             | <br>O حضرت ابو ہریرہ گاٹٹا کا اثر:۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 176             | <br>٧ جوانب،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 177 <del></del> | <br>○ سفیان توری رشانه کااژ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 178             | <br>جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 179             | <br>♦ خال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 179             | <br>O بکرین جاد کرشعہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 180             | <br>O بکر بن حاد کے شعر:<br>♦ جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 181             | O سفيان تؤري کا ایک اژ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                 | <ul> <li>صفیان توری کا ایک اژ:</li> <li>جواب:</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 182             | ۰ بواب میان<br>نفیان کی طرف منسوب ایک اژ:<br>هه د د .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1. 1            | ♦ جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 184             | 🔾 سفیان کا ایک اور اثر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 184             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| \$ |                     | دوامِحديث                  |        |          |
|----|---------------------|----------------------------|--------|----------|
|    | 185                 |                            | . جوار | <b>*</b> |
|    | ل النام كى عمر:     | ِتعبدالله بن عباس ا        | حضر    | 0        |
|    | 186                 | ب:                         | جوار   | <b>*</b> |
|    | 186                 | نین پر الزام تر اشی:       | محد    | 0        |
|    | 187<br>187          | پ:                         | جوار   | <b>*</b> |
|    | 187                 | م تراشی کی حقیقت:          | الزا   | O        |
| :  | 188                 |                            | جوار   | <b>♦</b> |
|    | 190                 | اض:                        | أعتر   | O        |
|    | 190                 | :                          | جوار   | <b>*</b> |
|    | 190<br>191<br>193   | ت ابو ہربرۃ جائفۂ پر الزا  | خطر    | 0        |
|    | 193                 | ·<br>:;•                   | بوا.   | *        |
|    | 193                 | ث میں قطع و برید           | حدي    | O        |
|    | 194                 | ت عمر رفاتنهٔ کا مقصد: -   | حصر    | O        |
|    | رفنمي 194           | ریم مُلَاثِمُ کے متعلق غلو | نبی آ  | O        |
| :  | قع شای کی تربیت:195 |                            |        | - /      |
|    | 195                 |                            |        |          |
|    |                     | كرم ناتيكم كا إندازترب     |        |          |
|    | 198                 |                            |        |          |
|    | 199                 | <b>ب:</b> بنيان            | 'جوار  | <b>♦</b> |
|    | 199                 | یث کی شرکی حیثیت -         | احاد   | O        |



### <u> دوسرا باب:</u>

# تدوين حديث

| 004 | 🔾 تدوین حدیث بے مراحل:                                   |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 201 | صفرین کتابت و مدیث کے دلائل اور ان کی حقیقت:             |
| 202 |                                                          |
| 202 | 🔾 برق صاحب کی غلطی:                                      |
| 203 | 🔾 حضرت انس څانيځ پر الزام تراشي:                         |
| 203 | O حقیقت حال:                                             |
| 204 | · السمال عليه كالسي:                                     |
| 204 | 🔾 🌣 حضرت الس خاتينًا كي لبعض احاديث يراعتراض:            |
| 205 | الم جواب:                                                |
| 206 |                                                          |
| 209 | ♦ جواب:                                                  |
| 209 | 🔾 افكار وجذبات كامحل:                                    |
| 210 | 🔾 فتن صدر کی حقیقت 🚤 ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 213 | 🔾 فيق صدر كاصحح مفهوم:                                   |
| 215 | 🔾 احادیث کی تعداد کے متعلق غلط ننجی                      |
|     | ﴾ جواب:                                                  |
|     | 🔾 وضع احادیث کا فتنه:                                    |
| 216 | <b>A</b>                                                 |
| 210 | O هاظت و مدیث کے اسباب:                                  |
| 210 |                                                          |

| 13  | } <b>~{}~}</b> }        | دوامرحديث                                     |            |
|-----|-------------------------|-----------------------------------------------|------------|
| 217 |                         | آ ن وحدیث دونوں محفوظ <del>م</del> یل         | ن قرآ      |
| 218 | · · · · ·               | دیث کی شرعی حیثیت:                            |            |
| 218 |                         | آن اور تواتر:                                 |            |
| 219 | ي:                      | بین کی مسامی جیله کی نابدر                    |            |
|     |                         |                                               | تيسرا بار  |
| ,   | بیب راوی وصحاب <u>ہ</u> | چندع                                          |            |
| 220 |                         | ضوع اجادیث کا تذکرہ:                          | O مو       |
| 223 | **                      | <br>چندع<br>ضوع احادیث کا تذ کرہ:<br>اب:      | 9. 💠       |
|     |                         | . i                                           | چوتھا بار  |
|     | ث اور راویوں کے متعلق   | أتمه خديب                                     |            |
| 225 |                         |                                               | ک ال       |
| 225 |                         | نرت عائشه راتفا كا قول:                       | <i>∞</i> O |
| 226 |                         | نرت عبدالله بن عمر <sub>الك</sub> نهُما كا قو | ν O        |
|     | :(                      |                                               |            |
| 227 | ·::                     | عرت عائشه رافظا كالتيسرا قول                  | <i>ه</i> ( |
| 228 |                         | هرت عائشه دلگها كا چوتها قول                  |            |
| 230 |                         |                                               |            |
|     | ·                       |                                               |            |
| 231 |                         | مرت علی ری نفو کا قول:                        |            |

| 14    |                                       |                   | دوامِحديث                 |                            |
|-------|---------------------------------------|-------------------|---------------------------|----------------------------|
|       | ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ |                   |                           |                            |
| 233   |                                       | كا قول:           | عمران بن حصيين والفؤا     | 🔾 خفرت                     |
| 235   |                                       |                   |                           | ♦ جواب                     |
| 236   |                                       |                   | ىك ئبلشە كاقول:           | امام مارُ                  |
| 236   |                                       |                   |                           | م جواب:                    |
| 236   |                                       |                   | صنیفه رشک کا قول:         |                            |
| 236   | *                                     |                   |                           | ♦ جواب.<br>حصر ع           |
| 237   |                                       |                   | نُ يُنْكُ كَا قُول:       |                            |
| 237   |                                       |                   |                           | * جواب:<br>∽               |
|       |                                       |                   | مَيفه رَخْطُكُ كَا قُولُ: | ک امام الوه<br>۸           |
| 238   |                                       |                   |                           | هم جواب:<br>ح              |
| 239   | قول:                                  | ورعكرمه يوانثه كا |                           | 1                          |
| 239   |                                       |                   | and the second second     | • مجواب<br>منته نه         |
| 239   |                                       |                   | 2 كا قول:                 |                            |
|       |                                       |                   | الم المالية               | ا ♦ جواب:<br>م سان تع      |
| 240   |                                       |                   | ی همطنطهٔ کا فول:         | عصر مسيمان ي               |
| 240   |                                       |                   | د سقا                     | ، ۷ . بواب:<br>س کیا به مع |
| 240   | ,                                     |                   | ئن کا حول:<br>            | 12 A                       |
| 240-  |                                       |                   |                           | •                          |
| •     |                                       | قوال: <u>-</u>    | العنطاع على چندا          | ان ما ما در                |
| 241 - |                                       |                   |                           | ٧ . براب -                 |

| The state of the s |             | دوامرحديث             |         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------------|---------|
| 242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |                       |         |
| 242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | ب                     | م جوار  |
| 242<br>242                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             | شعهی اور نخعی کا قول: | rll O   |
| 243                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | '<br>پ                | ♦ جوار  |
| 243                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | ربن يزيد كاقول:       | 0 جأر   |
| 243                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | ب:                    | م جوا   |
| 244                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |                       |         |
| 244                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | ب:                    | م جوا   |
| 244                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ,<br>,<br>, | به بن حجاج کا قول:    | نع شع   |
| 245                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |                       | ﴿ جوا   |
| 245                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | کے الری کا قول:       | 0 سا    |
| 245                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |                       | 12      |
| 2,0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | ير .ن ٻارون ۾ جن      | 20      |
| 270                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | اب:                   | 💠 جوا   |
| 246                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | ةِ الزيات كا قول:     | 7 O     |
| 247                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |                       |         |
| 248                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | اسحاق الفزارى كاقول   | الو الو |
| 248                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | اب:                   | ۶. ♦    |
| 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | تراض:                 | 91 0    |
| 249                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | اب:                   | 9. 💠    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |                       |         |



## يانجوال باب

# حدیث پرایک مکالمه

| 250         |                               | وحی کی اقسام:          | O |
|-------------|-------------------------------|------------------------|---|
| يىنېيى: 251 | . مُثَاثِينًا كَى اقتداء ضرور | کن امور میں آنخضرت     | 0 |
| 252         |                               | مكالمه                 |   |
| 252<br>252  |                               | قائل حديث              | 0 |
| 252         |                               | منكر حديث              | 0 |
| 252         |                               | قال حديث               | Q |
| 252<br>253  |                               | منکر حدیث              | Ō |
| 253         |                               | قائل حديث              | 0 |
| 253         | *                             | منکر حدیث              | 0 |
| 253         |                               | قائل حديث              | 0 |
| 254         |                               | منکر حدیث              | O |
| 254         |                               |                        |   |
| 255         | بُت ہے:                       | مدیث قرآن کی طرح ج     | 0 |
| 256         |                               | منكر حديث              |   |
| 257         |                               | قائل حديث              | O |
|             |                               | منکر حدیث۔۔۔۔۔۔۔       |   |
| 258         |                               |                        |   |
| 258         |                               | اطاعت رسول كالمطلق تحا | 0 |

| 17  | دوام حديث كالمحالي المحالي  |                  |
|-----|-----------------------------|------------------|
|     |                             |                  |
| 261 | لر مديث:لل<br>نل مديث:      | ៤ 🔾              |
| 264 | ار مدیث                     | <sup>د</sup> O . |
| 265 | ئل مديث                     | r O              |
| 266 | كر حديث                     | ္ O့             |
| 200 | ک مدیث                      | T O              |
| 267 | كر حديث                     | ۶ O ۽            |
| 267 | تل مديث                     | r O              |
|     | گر حدیثگر                   |                  |
|     | ئل مديث                     |                  |
| 271 | گر مدیث                     | 5 O              |
| 272 | ئل مديث                     | Г O.,            |
|     | •                           | جعثا بار         |
|     | <br>تحریف احادیث کے اسباب   |                  |
| 274 | بلاسب: كتابت حديث كى ممانعت | ∠ <b>•</b>       |
| 275 |                             | 7.44             |
| 275 | فاظت حدیث کی صورتیں ۔۔۔۔۔۔۔ |                  |
|     | زیف قرآن کی ندموم کاوش:     |                  |
|     | ریث محفوظ ہے:               | â                |
| 277 | نتراض:                      |                  |

| 18  |                                       | دوامِحديث          |             |
|-----|---------------------------------------|--------------------|-------------|
| 277 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                    |             |
|     |                                       |                    | ž           |
| 278 |                                       |                    | ♦ جواب:     |
| 279 |                                       | :(                 | 🔾 اعتراض    |
| 279 |                                       |                    | ♦ جواب      |
| 279 |                                       |                    | 🔾 اعتراض    |
| 280 |                                       |                    | ♦ جواب      |
| 280 |                                       |                    | 🔾 اعتراض    |
| 281 |                                       |                    | ♦ جواب      |
| 282 |                                       | ,<br>,             | 🔾 اعتراض    |
| 283 |                                       |                    | ﴿ ﴿ جُوابِ: |
| 284 |                                       |                    | 🤼 اعتراض    |
| 284 |                                       | · ·                |             |
|     |                                       |                    |             |
|     | ب: آسان اسلام                         |                    |             |
| 286 |                                       | احادیث کا تذکرہ: - | ن موضوع     |
| 5.4 |                                       |                    |             |
|     |                                       |                    |             |
| 287 |                                       | ىرىث:              | 🔾 تيسری ه   |
|     |                                       |                    |             |
| 287 |                                       | مریث:              | ·O يانچوين  |

| 4K 19_>                         | دوامرحديث                |              |
|---------------------------------|--------------------------|--------------|
| 288                             | يَّمَىٰ حديث:            | O            |
| 288                             | ىماتوين حديث:            |              |
| 288                             | أخصوس حديث:              | O            |
| 288<br>289<br>طريقت             | و ين حديث:               | O            |
| طريقت 290                       | تحريف حديث كانتيسراسب    | •            |
| طريقت<br>290<br>290             | چندموضوع احادیث          | 0            |
| 290                             | بهلی صدیث:               | 0            |
| 291                             | نهل حدیث:<br>دوسری حدیث: | 0            |
| : بادشاموں کی خوشامہ ۔۔۔۔۔۔۔291 |                          |              |
| 292                             | بهلی موضوع حدیث:         | O            |
| 292                             | دوسری حدیث:              | 0            |
| 292                             | تيسري مديث:              | O.           |
| 292<br>293<br>293               | چوتقی حدیث:              | O            |
| 293                             | پانچویں حدیث             | O            |
| 293                             | ر پیدی<br>چهنمی حدیث:    | O            |
| 293                             | ساتويں حديث:             | 0            |
| 293                             | آ هویں حدیث:             | O            |
| 293<br>294                      | چېجم فرقه رپستی          | •            |
| 294                             | بهلی موضوع حدیث:         | $\mathbf{O}$ |
| 294                             | دوسری حدیث:              | 0            |
| 295                             | تيسري مديث:              | <b>O</b>     |

| 4 20 C | دوامرحديث            | <b>\}</b> |
|--------|----------------------|-----------|
| 296    |                      |           |
| 296    | ں مذیث:              | 0 يانچول  |
| 296    | ل <b>ن</b> قرآن:     | 0 سئلة    |
| 297    | ) كا ازاله:          | ن غلطهٔ   |
| 298    | موضوع حديث:          | ن چينې    |
| 298    | ب مديث:              | O ساقا    |
| 298    |                      |           |
| 298    | مریث:                | O ۔ نوین  |
| 299    | ، امتیاز رنگ ونسل    | • ششر     |
| 299    | ىدىث:                | نکی،      |
| 200    | • 🛦 - 3.575          | ( )       |
| 299    | : ملا درمدخ خود گوید | 🗣 تفتر    |
| 300    | ىرىڭ:                | ن کیلی و  |
| 300    | ن مريث:              | O دوسر ک  |
| 300    | ن خديث:              | نيرو      |
| 300    |                      |           |
| 300    |                      |           |
| 301    | طريث:                | 🔾 چھٹی    |
| 301    |                      |           |
| 301    |                      |           |
| 301    | . مديث:              | نوير)     |

| 21  |                  | دوامرحديث             |            |
|-----|------------------|-----------------------|------------|
| 301 |                  | ) در یث:              |            |
| 302 |                  | بوي حديث:             |            |
| 302 |                  | ين حديث:              | ن<br>نارہو |
| 303 |                  | -<br>ي مديث:          | ن تيرهو    |
| 303 |                  | وي حديث               |            |
| 303 | +                | بوين حديث:            | ن پندره    |
| 304 | ****             | ي مديث:               | ن سولو     |
| 304 |                  | ين مديث:              | ر مرد      |
| 304 |                  | .وي حديث: <u>-</u>    |            |
| 305 |                  | مُ: حقائق حيات        | ۵ مشر      |
| 305 |                  | •                     |            |
| 306 |                  | ،سوال اور اس کا جواب: |            |
| 306 |                  |                       |            |
| 307 |                  | موضوع احادیث:         | O چنر      |
|     |                  | باب                   | ساتوال     |
| •   | "موطأ پرایک نظر" | ,                     |            |
| 310 | ·                | ۱ اعتراض:             | یر 0       |
| 311 |                  | ب:                    | 9. 💠       |
| 312 |                  | ىرا اعتراض:           |            |
| 313 |                  | اب:                   | e. 💠       |

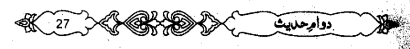
| 22  | دوام حدیث کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد. استان کی استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 313 | 🔾 تيىرااعتراض: قرآن مين ردّ و بدل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 314 | ﴾ جراب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 315 | 🔾 چوتفا اعرّاض:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 315 | + جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | 🔾 پانچوال اعتراض:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | المج المجراب المستحدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 318 | О چونا اعراض:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 319 | الم جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 319 | О ساتوان اعتراض:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 320 | + جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | آ تفوال باب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | صحیح بخاری پرایک نظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 322 | 🔾 پېلا اعتراض:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 323 | الم جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 324 | О دوسرااعتراض:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 325 | О ایک چیشین گوئی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 326 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 329 | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 330 | <b>A</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 332 | 🔾 چوتھا اعتراض:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

|              | 23  | <b>}</b>    |   |          | <b>{</b> >× | ر           | امرحديث      | 200                    | ***        |
|--------------|-----|-------------|---|----------|-------------|-------------|--------------|------------------------|------------|
| 334          | 3 . |             |   |          | ·           |             |              | : <i></i> -            | •          |
| 335          |     |             |   |          |             |             | اض:          | انحوال اعتر            | Ó          |
| 342          | ·   | J           |   |          |             |             |              | جواب:                  | *          |
|              |     |             |   |          |             |             | اکے اسباب    |                        |            |
| 351          |     |             |   | <u>-</u> |             |             | معت:         | وواسلام، كأ            | Ó          |
| 352          |     |             |   |          |             |             | :            | چعثا اعتراخر           | 0          |
| 354          |     |             |   |          | <del></del> |             |              | جواب:                  | *          |
| 3 <b>5</b> 5 |     | <del></del> |   |          |             | <del></del> |              | لوال باب               | O          |
| 355          |     |             |   |          |             | ين''        | سوير حديث    | ''حضور کی <sup>ز</sup> | 0          |
| 355          |     |             |   | ===++=== |             |             |              | المحتراض:              | 0          |
|              |     |             |   |          |             |             |              |                        |            |
|              |     |             |   |          |             |             |              |                        |            |
| 362          | . 1 | į           | , | <b></b>  |             |             |              | جواب:                  | **         |
|              |     |             |   |          |             | ·           |              | اعتراض:                | <b>O</b> . |
| 363          |     |             |   | +        |             |             |              | جواب:                  | *          |
| 363          |     |             |   |          |             |             |              |                        |            |
| 363          |     |             |   |          |             |             |              |                        |            |
| 364          |     |             | • |          |             | ں           | باشرت در حيف | اعتراض:م               | O          |
| 366<br>367   |     |             |   | -        |             |             |              | جواب:<br>م             | *          |
| 367<br>367   |     |             |   |          |             |             |              |                        |            |
| 307          |     |             |   |          | وث          | ب اور جس    | ل ناتيا پراي | أكردارِرس              | <b>O</b>   |

| 24  |                    | دوامرحديث             |                      |
|-----|--------------------|-----------------------|----------------------|
| 367 |                    |                       | 💠 جواب               |
| 367 |                    |                       | 🔾 اعتراض             |
| 368 |                    |                       | ♦ جواب               |
| 368 |                    |                       |                      |
| 369 |                    |                       |                      |
| 370 |                    |                       | O اعتراض<br>۸        |
| 371 |                    |                       |                      |
| 371 |                    | : حضرت صفيه رفي ها كا |                      |
| 372 |                    |                       |                      |
| 373 | رمنظر''            | رشول عليم كاليك أو    |                      |
| 374 |                    |                       |                      |
| 378 |                    |                       | ۍ خور ن.<br>+ جواب ـ |
| 379 |                    |                       | ريب<br>O اعتراض:     |
| 380 |                    |                       | ر<br>+   جواب: ۔۔    |
| 384 |                    |                       | O /اعتراض:-          |
| 384 |                    |                       | . 4                  |
|     |                    |                       | وسوال باب:           |
|     |                    | •                     | 7:0"                 |
|     | میں نماز کی صورت'' | ''حدیث                |                      |
| 386 |                    |                       | 🔾 اعتراض:۔           |

|    | 25 | _}>«         |                                        |      | <b>}</b> | <u></u>    | وامرحديث                    | <u>.</u>         |              |
|----|----|--------------|----------------------------------------|------|----------|------------|-----------------------------|------------------|--------------|
| 38 | 6  |              |                                        |      |          |            | وامرحديث                    | حرا<br>حراب      | ~~<br>◆      |
| 38 | 37 | ·            |                                        | <br> |          |            |                             |                  |              |
| 38 | 8  |              |                                        |      |          | <u></u>    |                             | ر ت<br>جواب:     | ♦.           |
|    | 8  |              |                                        |      |          |            |                             | اعتراض:          | O            |
| 38 | 8  |              |                                        |      |          |            |                             | وضوء             | O            |
| 38 | 9  |              |                                        |      |          |            | ليے وضوء:                   | ہرنماز کے        | 0            |
| 38 | 9  | <b>.</b>     |                                        |      |          |            |                             | ترديد بالا:      | O            |
| 39 | 0  |              |                                        |      |          |            | <del></del>                 | چواب:            | i 🖈          |
| 39 | 1  |              |                                        |      |          | ئلہ:       | دِءِنُو <u>م</u> ُنے کا مسَ | کہو ہے وضو       | O            |
| 39 | 1  | <del>,</del> |                                        |      |          |            | کے بعد عسل:-                | مجامعت _         | O            |
| 39 | 1  |              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |      |          | سے وضوء ۔  | کی ہوئی چیز ۔               | آ گ کی آ         | <b>O</b> ,   |
| 39 |    |              |                                        |      |          | کی تعداد - | عُصاء دهونے                 | وضوء میں ا       | 0            |
| 39 | 1  |              |                                        |      | - 4f     |            | پانی سے وضو<br>ت            | عسل کے           | O            |
|    |    |              |                                        |      |          |            |                             |                  |              |
|    |    |              |                                        |      |          |            | ندفماز                      |                  |              |
|    | 3  |              |                                        |      |          |            | <u>_</u>                    |                  |              |
|    |    |              | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |      |          | ئے۔۔۔۔     | رف فاتحه كافى               | نماز میں ص<br>پی | 0            |
| 39 | 4  |              |                                        |      | )        |            | رک کا حرول<br>ت کا وقت      | دعائے قتور       | 0            |
|    |    |              |                                        | ·    |          |            | Z                           |                  |              |
| 39 | 5  |              |                                        |      |          | اجازت      | لف اعمال کی                 | نماز میں محا     | $\mathbf{O}$ |

| دوام حديث                                                                                                 | NE          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| نمازی کے آگے ہے گزرنا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                 | 0           |
| رفع اليدين 397                                                                                            | O           |
| جمَاع صلو تمن                                                                                             | O           |
| كيا حاكف ثماز اداكر ع؟                                                                                    |             |
| رکوع و مجود میں قرآن                                                                                      |             |
| لماز میں انسانی کلام ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                 | O           |
| عا کے لیے ہاتھ اٹھانا 400                                                                                 | , O         |
| واب واب<br>وتوں میں نماز 400                                                                              | *           |
|                                                                                                           |             |
| مبرے میں بازو کھولنا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                  |             |
| ہلی رکعت کے بعد بیٹھنا 401<br>روحہ ڈیس کم                                                                 | ; O         |
| باز چھوٹی ہو یا کمی ۔۔۔۔۔۔۔۔۔اللہ علی ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                 |             |
| ئت عمر                                                                                                    | , O         |
| نتراض:403 مناطق المستقل ا | 2 💠         |
| راب:                                                                                                      |             |
|                                                                                                           | -           |
| وال باب                                                                                                   | ليارج       |
| بهترین عمل                                                                                                |             |
| تراض:                                                                                                     | 91 · O      |
| اب:408                                                                                                    | <i>3.</i> ♦ |



#### بارجوال باب

## ''الله كي عبادت''

#### تيرجوال باب

## لفظ''مغفرت'' کی شخفیق

O مغفرت کے اسباب: -------------------

O گناه کے اثرات: -----------------

🔾 حقوق کی اتسام: ۔۔۔۔۔۔ 427

О گناه کی اقسام:-----------

O مغفرت کے طریقے: ------

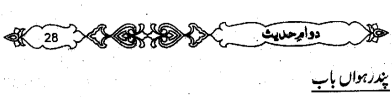
€ توجيد ...... توجيد ......

#### چود ہواں باب

#### 4 6 13 4

O اعتراض:-----------

🔿 شفاعت کی حقیقت: ------------



|     | ''قرآن سے متصادم احادیث' |                |
|-----|--------------------------|----------------|
| 435 | ·                        | 🔾 ئېلى حديث:   |
| 437 |                          | 💠 جواب: ــــــ |
| 438 |                          | 🔾 اعتراض:      |
| 438 |                          | ♦ جواب:        |
| 438 |                          | 🔾 أعتراض:      |
| 439 |                          | <b>♦</b> جواب: |
| 439 |                          | 🔾 اعتراض:      |
| 439 |                          | 💠 جواب: ً      |

# ىتر ہواں با<u>ب</u>

### تقذير

| * . | <br>**      |                 |                   |   |
|-----|-------------|-----------------|-------------------|---|
|     |             | <br>**          | 5 · · · · ·       | - |
| 442 | <br>        | <br>ليقيف حددها | یواپ: نقد بر دی س | ~ |
| 442 | <br><b></b> | <br>            |                   |   |
|     | L.          |                 | ~ °               |   |

## انھارہواں باب

### متضاداحاديث

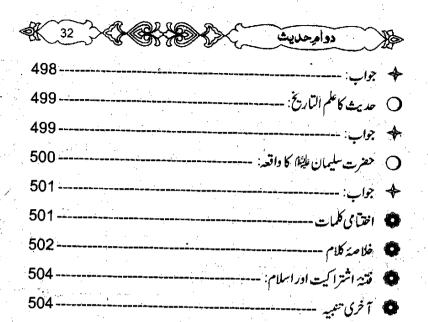
| <b>446</b>      | <br>* |   | V- |  | <u>جوا</u> ب: | • |
|-----------------|-------|---|----|--|---------------|---|
| <del>44</del> 0 | <br>  | , |    |  |               |   |

O دوسری مدیث:-----------------

| <b>₹</b> (29)> <b>₹</b> ( | دوامرحديث                                       |          |
|---------------------------|-------------------------------------------------|----------|
| 448                       |                                                 | 100      |
| 449                       | ر مديث:                                         |          |
| 449                       | :ÙKu                                            | 0 درفت   |
| 450                       |                                                 |          |
| 450                       | عدیث: آگ سے عذاب دینا:                          | 🔾 چگی    |
|                           | ,                                               |          |
| 453                       | ں حدیث: کیا گھوڑ امنحوں ہے؟                     | انجاب 🔾  |
| 454                       | ·                                               | 💠 جوار   |
| 454                       | عدیث: نماز میں بھولنے کی وجہ                    | 🔾 چھنی   |
| 455                       |                                                 |          |
|                           | ں مدیث:                                         |          |
| 456                       |                                                 | پ 💠 جواب |
| 457                       | ں حدیث تعظیم قبلہ                               | О آگھو   |
| 458                       | <u>:</u>                                        | 🌄 جواب   |
| 459                       | عدیث: کیا احرام میں شکار کا گوشت کھانا جائز ہے؟ | ً 🔾 نوي  |
| 460                       |                                                 | واب بواب |
| 461                       | ا حدیث کیا احرام میں خوشبولگانا جائز ہے؟        | פיפצ     |
| 462                       | ,                                               | 💠 جواب   |
| 462                       | ویں حدیث: کیا رسول اللہ نے اللہ کو دیکھا تھا؟   | یارہ 🔾   |
| 463                       |                                                 | 🛨 جواب   |
| 464                       | ل حديث: شهد والا قصه                            | اريو)    |

| 30  |                                         | دوامرحديث             |                   |
|-----|-----------------------------------------|-----------------------|-------------------|
| 464 |                                         |                       | + جوار            |
| 465 | ************************                | . ي حديث:             | ن تير بو          |
| 465 |                                         | فهرز                  | ٥ عن              |
| 466 |                                         | ·                     | حاج جن            |
| 467 | ں ہے؟                                   | وي حديث: خيرالنساء كو | 02 O              |
| 468 | ین ہے؟                                  |                       | 💠 جوار            |
|     |                                         |                       | انيسوال           |
| 1 - |                                         |                       |                   |
|     | ند د کیپ احادیث                         |                       |                   |
| 469 |                                         | ه آنتاب:              | O سجد             |
| 469 |                                         |                       | مج جوار           |
| 471 |                                         | ح كا جاتا:            | 🔾 سور             |
| 471 |                                         | ں کے پنچی بجدہ کرنا:  | <i>fy</i> 0       |
| 472 |                                         | ، مانگنا:             | اور               |
| 473 | *************************************** | ه قبول نه هونا:       | O سجد             |
| 473 |                                         | ن ندمکنا:             | 🔾 اذار            |
| 473 |                                         | يث كا مطلب:           | ا مد:             |
| 474 | •                                       | یث کی دوسری توجیه     |                   |
| 474 |                                         | لان كا طول وعرض:      | ص شیط             |
| 475 |                                         | پ:                    | 13. 💠             |
| 477 |                                         | ∟کی حقیقت:            | () <sup>2</sup> O |
|     |                                         |                       |                   |

| <b>€</b> (31) |                                                                                 | دوامرحديث                                    |
|---------------|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| 479           |                                                                                 | 📆 ایک اورتوجیه:                              |
| 480           |                                                                                 | 🧖 مديث كاعلم الجغرافيه:                      |
| 481           |                                                                                 | 💠 جواب:                                      |
|               | •                                                                               | О حديث كاعلم الطب:                           |
| 484           | · ·                                                                             | + جواب:                                      |
| 485           |                                                                                 | O حديث كاعلم التوليد:                        |
| 486           |                                                                                 | + جواب: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 488           |                                                                                 |                                              |
| 488           |                                                                                 | + جواب:                                      |
| 490           |                                                                                 | О حديث كاعلم الآ داب:                        |
|               |                                                                                 | + جواب:                                      |
| 491,          |                                                                                 | O کھڑے ہوکر پیثاب کرنا۔۔۔                    |
| 491           |                                                                                 | 💠 جواب:                                      |
| 492           |                                                                                 | 🔾 حديث كاعلم الزلزال:                        |
| 492           |                                                                                 | 🖈 جواب:                                      |
|               |                                                                                 |                                              |
| / /03         |                                                                                 |                                              |
| 494           | *****                                                                           | О مديث كاعلم النباتات:                       |
| 495           | د که است که این این می می میدان می شاید این | 💠 جواب:                                      |
| 496           |                                                                                 | 🔾 حديث كاعلم الحقائق:                        |
| 497           |                                                                                 | 💠 جواب:                                      |





# مُعتَكِمِّت

حضرت حافظ صاحب محدث گوندلوی رطان نے جب "مقام حدیث" کا جواب کمل کیا، تو اس کے متصل" دوام حدیث" کے عنوان سے ہی ڈاکٹر غلام جیلانی برق کی انکار حدیث پرجنی کتاب" دواسلام" کا جواب بھی" ایک اسلام" کے ذیلی عنوان سے کمل کر دیا اور برق صاحب کے ان تمام مغالطات اور اعتراضات کا مکمل جواب دیا، جن سے متاثر ہوکر برق صاحب نے انکار حدیث کی راہ اختیا رکی تھی۔

برق صاحب کی مذکورہ کتا ب کے منظر عام پر آنے کے بعد کئی علاء کرام نے اس کو ہدف تنقید بنایا اور متعدد جو ابات لکھے، جن میں مندرجہ ذیل کتب شامل ہیں:

- 💠 خالص اسلام بمولانا داؤد راز دهلوی مِثلثَ
  - 🗘 صحیح اسلام، مولا نا عبد العزیز رحمانی
- 🗘 صيانة الحديث، مولا ناعبدالرؤف رحماني حجندًا نگري
  - 🍪 تفهيم اسلام،مسعود احمد بي ايس سي
  - 🄷 صرف ایک اسلام، سرفر از احمد خان صفدر دیو بندی

حفرت حافظ صاحب نے بھی برق صاحب کی کتاب کا تفصیلی جائزہ لیا اور اپی خداداد مجتہدانہ بصیرت سے کتاب میں نہ کورتمام اعتراضات کا تفصیلی جواب دیا، جہاں جہاں مؤلف نے جادہ حق سے انحراف کرتے ہوئے تھوکریں کھائی تھیں، ایسے تمام مقامات کی نشاندہی کی اور صحیح موقف کواجا گر کیا۔

بعد ازاں برق صاحب نے ندکورہ علماء کی جوابی تصنیفات کا مطالعہ کرنے کے

34 Cela-euse 34 34 34 38 38

بعداییے سابقہ عقیدہ سے رجوع کرلیا اور حدیث وسنت کوبھی اسلامی شریعت کا بنیا دی ما خذ ومصدرتشلیم کرلیا، چنا چه ای سلسله میں انہوں نے اپنی سابق غلطی کی تلافی كرتے ہوئے" تاريخ حديث"كے نام سے دفاع وخدمت حديث ميں ايك كتاب بھي کھی، تاکہ بیکتاب ان کے اعتراف حق پرشا ہدعدل بن جائے، ندکور کتا ب کے مقدے میں برق صاحب اسے سابق موقف کی علطی کا اعتراف کرتے ہوئے لکھتے ہیں: '' جولوگ اس موضوع پر میری پہلی تحریروں ہے آشنا ہیں، وہ یقیناً یہ اعتراض کریں گے کہ میرا موجودہ موقف پہلے موقف سے متعادم ہور ہا ہے،ان کی خدمت میں گزارش ہے کہ انسانی فکر ایک متحرک چیز ہے، جوکسی ایک مقام پرمستقل قیام نہیں كرتى اورسدا خوب سے خوب تركى حلاش ميں رہتى ہے،جس دن فكر انسان كابيہ ارتقاء رک جائے گاہلم کی تمام را بین مسدود ہو جائے گی، کمال صر ف رب ذوالجلال كا وصف ہے،وہ جو بات كہتا ہے، ازابتدا تا انتبا ہر لحاظ ہے كامل ہوتى ہے اور کسی تغیر کو قطعاً گواره نہیں کرتی الیکن انسان صداقت تک پہنچتے سینچتے سو بارگر تا ہے، میں بھی سو بار گرا اور ہر بار لطف ایز دی نے میری و تنگیری کی کہ اٹھا کر پھر ان راہوں پر ڈال دیا،جو صحیح ست کو جارہی تھیں۔"( تاریخ صدیث :۱۳)

برق صاحب کے اعتراف حق اور رجوع الی الحدیث کے باوجود ان کی کتاب
'' دواسلام' مارکیٹ میں موجود ہے اور ناعاقبت اندیش ناشر اور تا جرحفرات اس کتاب
کے ذریعہ حدیث رسول کے خلاف مذموم پرا پیگنڈ اکرنے میں مصروف ہیں۔ مزید
برآ س جن مغالطات اور فاسد آراء ہے متاثر ہوکر برق صاحب نے ٹھوکر کھائی تھی،
آج کل بھی عوام الناس کی صفول میں ایسے ہی مغالطات کی نشر واشاعت ہورہی ہے،
جن کے مطالعہ سے بعض نا پختہ ذہنوں کے بھٹک جانے کے امکان کونظر انداز نہیں کیا
جاسکتا،ای ضرورت کے پیش نظر حضرت حافظ صاحب کی زیر نظر تالیف کی افاویت



پہلے سے بڑھ گئ ہے، تا کہ جولوگ بھی حدیث مصطفیٰ منافیم کے خلاف مسموم فضا پید اگرنے میں مصروف بیں، ان کے لیے یہ کتاب تازیانہ عبرت بن سکے اور ایسے زہر یلے اثرات سے متاثر قلوب واذبان کے لیے باعث ہدایت بن جائے۔

### اسلوب شحقيق

كتاب كياس حصه مين بهي حصداول كي مانند تحقيقي اسلوب اختيار كيا كيا ب، يعنى:

- 🗓 📜 ایس کی نشا ندہی
- 🗓 إما ديث كي تحقيق وتخرتج
- 🗗 أَثْ ثَا رِصِحَا بِهِ وَ تَا لِعِينِ وَغِيرِهِم كَى تَحْقَيْقِ وَتَحْرَيَحُ
- 🗗 بعض مطالب کی حواشی میں مزید تو ضیح وتفصیل
- صرت ما فظ صاحب نے کتاب میں جن مصادر و مراجع سے عبارات نقلی کی تخصیں یا ان کا حوالہ دیا تھا، اصل کتاب سے رجوع کر کے عبارات و الفاظ کا تقابل کر نے کے حوالہ جات لکھ دیے گئے ہیں، مزید برآل بعض مقامات پر حضرت مافظ صاحب کے کلام کی تصویب و تا ئید میں متقدمین علاء کا کلام نقل کیا گیا ہے اور بسا اوقات حوالہ جات ذکر کرنے پراکتفاء کیا گیا ہے
- صخرت حافظ صاحب محدث گوندلوی برات نے جن جن مقامات پر برق صاحب کی کتاب'' دو اسلام'' سے اقتباسات نقل کیے تھے، ایسے تمام مقامات پر برق صاحب کی فیکور کتاب مد نظرر کھتے ہوئے منقولہ عبارات کا نقابل واصلاح کی گئی ہے۔

  کی فیکور کتاب مد نظرر کھتے ہوئے منقولہ عبارات کا نقابل واصلاح کی گئی ہے۔

  ایمض مقامات پر ایضاح مطالب کے لیے ذیلی عناوین کا اضافہ کیا گیا ہے۔

شاهل محبود ۱۲ صفر ۱۶۲۹۰ه 03338110896



## دین میں حدیث نبوی کا مقام اور اس کی معجزانہ حفاظت

واكثر حافظ عبدالرشيد اظهراتا

نحمده و نصلي على رسوله الكريم، و بعد :

ارشاد باری تعالی ہے

﴿ هُوَ الَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَ دِيْنِ الْجَقِّ لِيُظْهِرَةُ عَلَى الْدِيْنِ الْجَقِّ لِيُظْهِرَةُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهُ وَكُفَى بَاللّٰهِ شَهِيْدًا﴾(الفتح: ٢٨)

فرمایا، تا کہ اسے ہر دین پر غالب کر دے، گواہی دینے والا اللہ ہی کافی ہے''۔

ابتدا ، عبد اسلام بیس تو مسلمانوں کو پوری دنیا اور دنیا کے تمام اہل ادیان پر مادی و عسکری غلب بھی حاصل تھا، جہاں تک اسلام کے غلبہ کا تعلق ہے، تو تاریخ اسلام کے خلبہ کا تعلق ہے، تو تاریخ اسلام کے حصارات، اس کی بر اھین کے کسی دور میں بھی دنیا کی کوئی طاقت اسلام کی حقانیت وصداقت، اس کی بر اھین قاطعہ اور بینات واضحہ پر بھی جزوی طور پر بھی غالب نہیں آسکی۔اسلام کی دو

اساس دلیلیں ہیں:

الف: قرآن كريم،ب:صاحب قرآن، يعنى حضرت محمد مَنْ يَعْنَا

دونوں معصوم عن الحطاء، مصنون عن التغیر اور محفوظ بحفظ الله ورُ عایته بیں، اس لئے مغلوبیت ان کی طبیعت اور مزاج میں شامل ہی نہیں ہے، ان سے تکرانے والا اپنا نقصان ہی کرے گا، وہ قطعا نقصان پذیریا زوال پذیر نہیں ہیں، اللہ نے فرمایا:

### وارمديث ١١٥٠

﴿ وَ مَنُ لَّا يُحِبُ دَاعِيَ اللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعَجِزٍ فِي الْاَرْضِ وَ لَيُسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ آوُلِيَآءُ أُولَئِكَ فِي ضَلَلٍ مُّبِيْنَ ﴾ (الاحقاف:٣٢)

س مور الربید مار سوت کی الله کی دورت قبول نبین کرے گا، وہ زبین الله کی طرف بلانے والے کی دعوت قبول نبین کرے گا، وہ زبین میں عا جز کرنے والانہیں ہے اور نہ ہی اسکے (الله ) کے سواکو کی حمایتی ہوں گے، وہ لوگ کھلی گرا ہی میں ہیں۔"

﴿ وَالَّذِينَ يَسُعُونَ فِي ايْتِنَا مُعْجِزِينَ أُولَيْكَ فِي الْعَذَابِ مُحْضِرُونَ ﴾ (سبأ ٢٨)

''اور وہ لوگ جو ہماری آیتوں میں سیجنت کرتے ہیں کہ ہمیں ہرا دیں، وہ عذاب میں گرفقار رہیں گے''۔

﴿ وَالَّذِينَ سَعَوا فِي البِّنَا مُعْجِزِينَ أُولَٰقِكَ أَصُحْبُ الْحَجِيمِ ﴾

(الحج: ١٥)

''اور جن لوگوں نے ہماری آیتوں میں (برعم خولیش) ہمیں عاجز کرنے کے لئے سعی کی، وہ اہل جہنم میں''۔

دین کے دوسرے مرجع و ولیل رسول الله مناقق کے بارے میں فرمایا

﴿ يَا يُهُمَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنُ رَّيِّكَ وَ إِنْ لَّمُ تَفْعَلُ فَمَا بَلَّغُتَ

رِسْلَتَهُ وَاللَّهُ يَعُصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾(المائدة : ٦٧)

''اے رسول! جو وقی تیرے رب کی طرف سے تھ پر نازل کی گئی ہے، وہ سب لوگوں کو پہنچا دو، اور اگر آپ نے الیا نہ کیا، تو آپ نے اللہ کا پیغام نہیں پہنچایا اور اللہ تجھے لوگوں سے محفوظ رکھے گا''۔

﴿ فَاصْدَعُ بِمَا تُؤُمَّرُ وَ أَعْرِضُ عَنِ الْمُشْرِكِيْنَ 0 إِنَّا كَفَيْنَكَ عَنِ الْمُسْتَةِ نِيْنَ﴾ (الحجر:٩٥،٩٤) (elyaugin ) (elyau

'' جو تھم تھے دیا گیا ہے،اسے کھول کر بیان کر دو اور مشرکوں سے منہ موڑ لو،ہم غاق کرنے والوں کے مقالبے میں تھے کافی ہیں۔''

غلب اسلام کے حوالے سے مسلمانوں کو بھی کسی قتم کی خفت کا سامنانہیں کرنا پڑا، فرمایا:

﴿ قُلُ فَلِلَّهِ الْحُجُّةُ الْبَالِغَةُ ﴾ (الأنعام: ١٤٩)

" کہدوو! ولیل کائل اللہ بی کے لئے ہے"۔

﴿ وَقُلُ جَاءَ اللَّحَقُّ وَ زَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانِ زَهُوفًا ﴾

(الإشراء: ٨١)

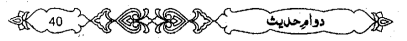
''اور کہد دو کہ حق آگیا اور باطل نابود ہو گیا، یقنیناً باطل نابود ہونے کے لئے ہی ہوتا ہے''۔

﴿ بَلُ نَقُذِفُ بِالْحَقِّ عَلَ الْبَاطِلِ فَيَدُمَغُهُ فَاذَا هُوَ زَاهِقٌ وَ لَكُمُ الُوْيُلُ مِمَّا تَصِفُونَ﴾ (الأنبيآء:١٨)

''بلکہ ہم سچ کوجھوٹ پر دے مارتے ہیں، تو وہ اس کا سر پھوڑ دیتا ہے، تو دہ ایکا میک ناپید ہوجا تا ہے، اور جو با تیں تم بناتے ہو، اس میں تمہاری ہی بر بادی ہے''۔

#### ارسول الله يرايمان جيت حديث وسنت يرايمان كو متترم ب.

جیسے اللہ تعالی پر ایمان کا لازی تقاضا اس کی نازل کر وہ کتاب قرآن کریم پر
ایمان ہے، کتاب اللہ پر ایمان کے بغیر اللہ پر ایمان کا کوئی مطلب نہیں، ویسے ہی
صدیث رسول اللہ طابق پر ایمان کے بغیر رسول اللہ طابق پر ایمان کوئی حیثیت نہیں رکھتا،
حدیث وسنت کی جیت پر ایمان ایک اہم ترین وین ضرورت ہے، اسکے بغیر حضرت محمد
رسول اللہ طابق کی نبوت ورسالت پر ایمان کی محمل نہیں ہوسکتی، یہ ایک ایسا واضح اور
دوٹوک مسئلہ ہے، جس میں کسی بحث و جدل، تنازع اور تو قف یا تر در کی گنجائش نہیں
دوٹوک مسئلہ ہے، جس میں کسی بحث و جدل، تنازع اور تو قف یا تر در کی گنجائش نہیں



اور رسول ہونے کی حیثیت سے جو خبر دی ہے، اس میں آپ معصوم عن الحطاء بیں، چونکہ اللہ نے آپ کو صادق قرار دیا ہے، تو اللہ کی اس تصدیق کا لازمی نتیجہ ہے کہ نبی ساتھ بنے نبوخبر بھی دی، وہ اس کے عین مطابق ہے، جوعند اللہ ہے، البذا اسے قبول کرنا واجب ہے، فرمایا:

﴿ وَ مَا يَنُطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ اللَّا وَحَى يُّوُ خَى ﴾ (النحم: ٣-٤) ''اور وہ خوا ہش نفس سے نہیں ہو لتے، وہ صرف وقی ہے، جوان کی طرف بھیجی جاتی ہے۔''

نيز فرمايا

﴿ وَ لَوُ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعُضَ الْاَقَاوِيُلُ لَأَحَدُنَا مِنُهُ بِالْيَمِيْنِ ثُمَّمَ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِيْنِ﴾ (الحاقة:٤٦،٤٤)

''اور اگر وہ ہم پر اپنی طرف ہے کوئی بات کہد دیتے ،تو ہم انہیں دائیں طرف ہے پکڑ لیتے ، پھران کی شدرگ کا ٹ دیتے ۔''

رسول اکرم نگاتی امت کو تمسك بالسنة کا تکم دیے تھے، اس کی خالفت ہے منع فرماتے اور ڈراتے تھے، صحابہ کرام آپ نگاتی کے جملہ احکام کی تغییل کرتے، آپ نگاتی کے افعال، اقوال اور تقریرات کی متابعت کرتے تھے، نزول وی کے زمانے میں فرمان نبوی اور عمل صحابہ کی اللہ کی طرف سے تائید و تقریر وی منزل کی حیثیت ہی رکھتی ہے، ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ قُلُ إِنْ كُنتُهُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهِ وَ يَغْفِرُلَكُمُ ذُنُوبُكُمُ اللَّهِ وَ يَغْفِرُلَكُمُ ذُنُوبُكُمُ ﴾ (آل عمران:٣١)

'' کہد دیجیے !اگرتم اللہ سے محبت کرتے ہو، تو میری پیردی کر و، اللہ تم سے محبت کرے گا اور تمہارے گناہ بخش دے گا۔''



خود رسول الله مَا يُنْظِينِ إِنْ ارشاد فر ماما:

" فَمَنُ رَغِبَ عَنُ سُنَّتِي فَلَيْسَ مِنِّي ـ "(متفق عليه)

''جس مخض نے میری سنت ہے ہے رغبتی اختیار کی،سووہ مجھ سے نہیں ہے''

الله نے اینے رسول برایمان کا واضح تھم دیا اور اس کی اطاعت تمام اہل جہاں ير فرض قرار دي، كيا اس كا لازمي تقاضا نہيں ہے كه آپ سائيكم معصوم بين اور دين و شریعت کے باب میں جو کھی ہمی آپ ٹائیم کرتے اور کہتے ہیں، وہ ہمیشہ کے لیے ججث اور دلیل ہے،جس کی اطاعت اللہ ہی کی اطاعت ہے،فرمایا:

﴿ فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهُ وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَا وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُوكَ خَبِير ﴾ ( التغابن: ٨ )

"سوالله برايمان لاؤاوراس كرسول بربهي اوراس توريبهي جوجم في نازل کیااور اللہ اس سے خوب خبر دار ہے، جو کمل تم کرتے ہو''

﴿ يَأْتُهَا الَّذِينَ امَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ لَا تَوَلُّوا عَنُهُ وَ أَنْتُمُ تَسْمَعُونَ ﴾ (الأنفال: ٢٠)

''اے وہ لوگو جو ایمان لائے ہو!اللہ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی اور اس ہے روگر دانی نہ کرو، جب کہتم س بھی رہے ہو''

﴿ قُلُ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولِ فَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾

(آل عمران ٣٢)

''کہہ دیجئے !اللہ کی اطاعت کرو اور رسول کی ، پھر اگریپالوگ روگر دانی کریں ، تو یقیناً اللّٰہ کا فرول کو پسندنہیں فرماتے''

رسول الله منافية في أرشاد فرماما:

"مَنُ أَطَاعَنِي فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهَ وَ مَنْ عَصَانِي فَقَدُ عَصَى اللَّهَ."(متفق عليه)



''جس نے میری اطاعت کی، اس نے اللہ کی اطاعت کی اور جس نے میری نافر انی کی، اس نے اللہ کی اس نے اللہ کی نافر انی کی''

ر میر حدیث ایک طرف الی شخصیت کافر مان ہے، جو معصوم عن المحطاء نی اور رسول ہے، نبوت ورسالت کے باب میں جس کی ہر خرعلم الهی کے عین مطابق ہوتی ہے، دوسری طرف یہ کوئی نئی بات بھی نہیں، بلکہ قرآن کریم میں ندکور اللہ تعالی کے ارشادات کا خلاصہ اور ترجمہ ہی ہے، جن کا اوپر ذکر ہوا.

ُ مِيةً (آن كريم كي واطنح اورصرت نصوص بين،اليي تصريحات قر آن كريم مين ان کے علاوہ بھی بے شار ہیں،جو رسول اللہ علقہ کی اطاعت واتباع کا تقاضا کرتی میں،اور آپ مُلَقِیْل کی ذات گرامی کو بحثیت نبی اور رسول مطاع اور متبوع قرار ویش ہیں،ان میں ہے کسی ایک آیت میں بھی پیشائیہ تک نہیں یایا جاتا کہ رسول الله طالیّا کی اطاعت اور اتاع کسی خاص زمانے تک محدود تھی، یا اس کا تعلق صرف عہد نبوی اور حیات طیب ہے تھا، یا بیاطاعت صرف احکام قرآن برمقصودتھی، یا آپ ٹائٹا کے ارشادات کی کوئی خاص قتم واجب الطاعة تھی، کتاب وسنت میں کوئی ایسی دلیل نہیں ملتى، جوآب ناتيم كى اطاعت واتباع كي عموم كى تخصيص ير دلالت كرتى بوراس كئے! آپ تا آئی حیا و مینا ہر عبد اور ہر زمانے کے لوگوں کے لیے زندگی کے ہر شعبے میں ہر طبقے کے لیے واجب الاطاعت والاتباع ہیں،حدیث وسنت کی جیت پر ایما ن لا یے اور اس برعمل کئے بغیر مذکورہ آیات اور ان میں دارداحکا م الهیٰ پر ایمان اورعمل کی کو ئی صورت ہی نہیں ہے۔ جیسے قرآنِ کریم کی بیآیا ت بیّنات اپنے نزول ہے کیکر ہمیشہ تک واجب الایمان والعمل ہیں، ویسے ہی رسول اللہ مُلَّقِبُم کی حدیث وسنت پرعمل کے تھم میں دوا م واستمرار ہے، جس میں کسی ادنی سی تبدیلی بمنینے اور ترمیم کا کسی کواختیار نہیں،ارشاد باری تعالی ہے:



﴿ وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَ رَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَّكُونَ لَهُمُ الْحِيَرةُ مِنُ أَمْرِهِم ﴾.(الاحزاب: ٣٦)

" اور کسی مومن مرد اور مومن عورت کو بیختی نبیس ہے کہ جب اللہ اور اس کا رسول کوئی فیصلہ کردیں، تو اس میں انہیں کوئی اپنا بھی اختیار ہو''

جب قرآن کریم کے تمام اصول وضوابط، تعلیمات وہدایات، ادر ادامر ونواہی میں بالا تفاق دوام وثبات ہے، تو اطاعت رسول اور اتباع سنت نبوی کے قرآئی احکام کوال کے منتی قرار دینے کی کوئی وجہ نہیں ہے، اس کی کوئی معقول دلیل نہیں، جس کا علم و عقل اور منطق کے میزان میں کوئی وزن ہو، بلکہ بیصرف ایمان کی کمزوری اور سید قوری ہے، جسے چند سرکش انبانول کی هواؤ ہوں نے جنم دیا ہے، اور انہوں نے اپنی بیم ناابلی اور پراگندہ ذہنیت کے باعث باطنی افکار اور مستشرقین کی اسلام اور پیمبر اسلام کے بارے میں معاندانہ تحقیقات کے زیر اثر رسول اللہ اللہ اللہ اللہ ایک تحقیت، تبیہ مراسلام کے بارے میں معاندانہ تحقیقات کے ذیر اثر رسول اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اثر این مرتب ہوکیس اور امت اپنے مرکز حقیق سے کٹ کر پارہ پارہ ہوسکے، اور جرت اثر ات مرتب ہوکیس اور امت اپنے مرکز حقیق سے کٹ کر پارہ پارہ ہوسکے، اور جرت کی بات یہ ہے کہ بیسب پچھ ''مرکز ملت' اور امت کے اجماعی شعود کے نام پر کیا گیا بیک و شمنان دین کی بی صرت، حسرت ہی رہے گی، کباب، اللہ اور ضیلے ائل ہیں، گی روشی میں مرهم نہیں پرسکتی ان مثان دین کی بی حسرت، حسرت ہی رہے گی، کباب، اللہ اور ضیلے ائل ہیں، کی روشی میں مرهم نہیں پرسکتی ان مثان اللہ ، اللہ کے وعدے سے اور فیلے اٹل ہیں، کی روشی میں مرہم نہیں پرسکتی ان مثان اللہ ، اللہ کے وعدے سے اور فیلے اٹل ہیں،

الله كا فرمان ہے:

﴿ يُوِيدُدُونَ ۚ لِيُطْفِؤُا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمَّ نُوْرِهِ وَ لَوُ كَرِهَ الْكَافِرُونَ ۚ يَهُوَ الَّذِي آرُسَلَ رَسُولَهُ بِاللَّهُدى وَ دِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ، وَ لَوُ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ (الصف: ٨-٩) وارمديث روارمديث

'' بیاوگ چاہتے ہیں کہ اللہ کے چراغ ہدایت کو پھونگوں سے بچھا ویں اور اللہ اپنے نورکو پوراکرنے والا ہے، خواہ کا فراسے نا پند ہی کریں، وہی ذات ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق دیکر بھیجا، تا کہ اسے تمام اویان پر غالب کردے، خواہ مشرک اسے نا پہند ہی کریں ۔''

حیرت ہوتی ہے کہ بیلوگ''اہل قرآن' کہلاتے ہیں،قرآنی تعلیمات کے عکم بردار ہیں،قرآنی ہدایت کی نشر واشاعت کو اپنامشن قرار دیتے ہیں،اس کے با وجود قرآن کریم کی اتنی ساری واضح اور صریح آیات پر انکی نظر بی نہیں پڑتی! مگر قرآن کریم کی درج ذیل تصریح سے بیر حیرت واستجاب خود بخود خود خم ہو جاتے ہیں:

### حق وباطل میں التباس نہیں ہے.

الو ہیت، ربوبیت اور ہرنوع کی عبادت میں اللہ تعالی وصلہ لا شریک لہ ہے، پورے قرآن کریم میں کوئی ایک مقام بھی ایسانہیں ملتا؛ جہاں نی گائی کی اللہ کے

دوارحديث ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠ ١٩٥٠

ساتھ عبا دت میں شرکت کا اونی ساشبہ بھی پڑتا ہو، تو اگر رسول اللہ طاقیۃ کی اطاعت اور اتباع فرض اور وا جب نہیں ہے اور آپ طاقیۃ کی حدیث وسنت ہمیشہ کے لیے مجت اور دلیل نہیں ہے، تو ان بے شار واضح اور صریح آیات اور ان میں ندکور اطاعت رسول تالیۃ کے بار بار اصرار و تکرار تھم سے اللہ تعالی اپنے بندوں کی کیا راہنمائی فرمانا چاہتے ہیں؟

قرآن کریم تو اللہ نے نازل ہی اس مقصد کے لیے فرمایا ہے کہ وہ اس کے ذریعے لوگوں کو کفر وضلالت کے اندھروں سے نکال کر نور ہدایت سے نواز نا چاہتا ہے اور آپنے رسول شاہیم کے ذریعے ان پر جا دہ حق واضح کر نا چاہتا ہے، جو اس نے کردیا ہے،اس میں حق و باطل کے التباس اور شکوک وشبہات پیدا ہونے کا سوال ہی پیدائمیں ہوتا اور قرآن کریم کورسول اللہ شاہیم کے الگ کر کے پڑھنے اور اس پر عمل کرنے کی کوئی صورت ہی نہیں ہے ا

﴿ كِتَنْ أَنْزَلُنَهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُطْتِ إِلَى النُّوْرِ بِإِذَنِ رَبِّهِمُ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيُدِ ﴾ (إبراهيم: ١)

'' یہ ایک کتاب ہے، جسے ہم نے تیری طرف اس لیے نازل کیا ہے کہ تو لوگوں کوان کے رب کے تھم سے اندھیروں سے روشن کی طرف نکا لے، غالب و قابل تعریف ذات کے راستے کی طرف ۔''

لہذا بلا خوف تردید کہا جا سکتا ہے کہ اطاعت رسول سے فرار قرآن سے فرار ہے، حدیث وسنت کی جمیت اور اسکے دوام و ثبات اور استمرار سے انکار قرآن حکیم کے معجزہ خالدہ ہونے کے انکار کے مترادف ہے:

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرُانَ أَمُ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴾ (محمد: ٢٤). "كيابيلوگ قرآن پرغور وفكرنهي كرت ياان كه دلون پرتالے پڑے ہوئے ہيں."



### ٢- نبي مُلْقِيمًا كي شخصيت اور منصب رسالت برايمان لازم وملزوم بين.

صفات باری تعالی پر ایمان کے بغیر اللہ تعالیٰ کی ذات پر ایمان کی معتزله، جھمیه اور فلاسفر کے میزان منطق و فلفہ میں تو کوئی حیثیت ہو سکتی ہے، گر وحی اللی کی روشیٰ میں اللہ تعالیٰ کے بال میزان عدل میں اس نوعیت کے خود ساختہ ایمان کی کوئی قدر وقیمت نہیں ہے، زبانی دعویٰ ایمان کو اللہ کے بال قبولیت حاصل نہیں ہوتی، فرمایا:

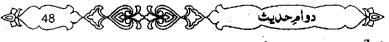
﴿ وَ مِنَ النَّاسِ مَنُ يَّقُولُ امَنَّا بِاللَّهِ وَ بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَ مَاهُمُ بِمُؤُمِنِيُنَ (البقرة : ٨)

"اور کھ لوگ کہتے ہیں کہ ہم اللہ پر اور روز آخرت پر ایمان لے آئے ہیں، حالانکہ وہ مؤمن نہیں ہیں ۔"

بالكل ايسے بى خاتم الا نبياء حضرت محمد رسول الله سائلاً كى ذات كراى پر ايمان آپ سائل ايسے بى خاتم الا نبياء حضرت محمد رسول الله سائلاً كى ذات كراى پر ايمان كے بغير دين و شريعت كے نقط نظر سے كوئى حثيت نبيس ركھنا،اس فتم كے دعوى ايمان سے منكرين صديث و سنت كے شوق آ وارگى،شريعت كى حدود و قيود سے آزادى اور آزاد خيال مغربى ثقافت كے دل داده مسلمانوں كے ايك خاص طبقے ميں مقبوليت كے جذب كى منكين تو ہوسكتی ہے، گر الله رب العزت كے بال ميزان عدل ميں اس سے ايمان بارسول كے تقاضے قطعا پور نبيس ہو سكتے،اسكے ليے تو آپ سائلاً كے مقام نبوت بارسول كے تقاضے وضعا پور نبيس ہو سكتے،اسكے ليے تو آپ سائلاً كے مقام ومنصب تا قيام اور معصب رسالت پر ايمان لا نا ضرورى ہے اور آپ شائلاً كا يہ مقام ومنصب تا قيام قيامت قائم ودائم ہے، "دوام حديث وسنت" كا يجي معنی ہے۔

رسول اکرم سائیل کی شخصیت او رآپ سائیل کا مقام و منصب اعلان نبوت ہے آج تک امت مسلمہ میں منفق علیہ رہے ہیں،آپ سائیل کی حدیث وسنت بھی بالا

دوام حدایث کی ایسان ن**کال** جمعے تشکیم کی جاتی رہی ہے،اس بارے میں مسلمانوں میں مبھی دورائے نہیں ر میں، اگر کہیں کوئی اختلاف نظر آئے گا،تو اس کی بنیاد درآمدی افکار پر ہوگی،البلہ آنخضرت طلیم کی شخصیت کو متنازعہ فیہ قرار دینے کے لیے یہودونصاری بعث نبوی ہے ہی مسلسل سعی لا حاصل میں مشغول ہیں ،عبداول میں منافقین نے اور پھر منکرین حدیث اور ان کے ہم نوا نام نہاد اہل علم نے آنخضرت مُلَیّمً کے بارے میں اس یبودی فکر کومسلمانوں میں رواج و بینے کے لیے بری فدویانہ کوششیں کی جیں، گران کی ان ایمان سوز مساعی رؤیلہ کی یہودونصاری کے بال بی کوئی قدرو قیت ہو تو ہو،مسلمانوں نے اسے بھی تتلیم نہیں کیا، جیسے آپ ٹائیڈ کی ذات گرای مسلمہ شخصیت ہے، ویسے ہی آپ سالیم کا مقام ومنصب، نبوت ورسالت اور آپ سالیم کی حدیث وسنت بالا تفاق دين وشريعت كاجزو لا يفك بيدرسول اكرم تأثيم نبي اور رسول بهي ہیں، شارح اورمفسر بھی ہیں،تشریع تقنین کا حق بھی اللہ نے انہیں عطافر مایا ہے،اس لیے وہ مطاع اور متبوع بھی ہیں، حاکم اور قاضی بھی، بشیر ونذیر اور سراج منیر بھی،اہل ایمان کے لیے اسوہ حسنہ بھی اور پوری انسانیت کے لیے اللہ کی طرف سے رحمة للعالمین بھی،اور آپ ٹاٹیٹر کے ان تمام مقامات ومراتب کے لیے قر آن حکیم جبت قاطع اور برمان ساطع ہے، یہاں تفصیل کی گنجائش نہیں ہے،آپ طابی کے حقیقی تعارف کے لیے قرآن کریم اور کتب حدث کے ابواب مناقب،ابواب معجزات اور ولائل نبوت کا مطالعہ انتہائی ضروری ہے،علاوہ ازیں کتب سیرت نبویہ کے مطابعے سے آپ علی کا شخصیت اور منصب کے خدوخال نمایاں ہوتے ہیں، مستشرقین اور محرین حدیث کی البھی ہوئی تحریریں شکوک وشبہات کوجنم دیتی ہیں،ان کی بجائے مخلص اہل علم وعرفان اور اصحاب یقین وایمان کی روش تصنیفات کا مطالعہ دلوں کو جلا اور د ماغوں کو ضیا بخشنے کے کام آتا ہے، عربی زبان پر دسترس نہ ہو، تو اس نیر تابال کے



ذ کر جمیل سے اردو کا دامن بھی مالا مال ہے۔

سیدسلیمان ندوی کی سیرة النبی او رخطبات مدراس، قاضی سلیمان منصور پوری کی دحمة للعالمین، مولانامنا ظراحس گیلانی کی النبی المحاتم اور مولانامنا ظراحس گیلانی کی النبی المحاتم اور مرجگه دستیاب مبارک پوری کی '' الوحیق المحتوم ''تو ہر لا بحریری کی زینت اور ہر جگه دستیاب بین مخترم واکٹر فضل اللی ظلار کی کتاب'' نبی کریم کا فیز بحثیت معلم'' بھی مقام نبوت و رسالت سمجھنے کے لیے ایک وقع علمی وستاویز اور فکر محدثین کی تر جمان تالیف ہے، جس کا مطالعہ نہایت مفید ہے۔

#### س-اسوہ حسنہ پرایمان بھی جیت حدیث وسنت پرایمان کو معتلزم ہے

الله رب العزمت نے اپنے حبیب حضرت محمد مناقیقی کو امت کے لیے اسوہ حسنہ قرار دیا،آپ ٹائیقی کی ذات پاک اور حیات طیبہ کو انسانی عزت وعظمت اور شرف و وقار اور حیات اسلای کی مکمل جیئت کا معیار بنایا، گویا جوشخص آپ ٹائیل کی ذات گرای کو بہترین نمونہ سمجھ کر اس میں اپنے آپ کو ڈھالنے کی کوشش نہیں کرتا، اس کی اللہ کے دربار میں رسائی نہیں ہوسکتی،ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمُ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنُ كَانَ يَرُجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ اللَّهَ وَالْيَوْمَ اللَّهَ كَثِيرًا﴾ (الأحزاب:٢١)

" یقیناتمہارے لیے اللہ کے رسول میں بہترین نمونہ زندگی ہے، ہراس تحض کے لیے جواللہ اور آخرت کے دن کی امید رکھتا ہے۔"

آپ ٹائٹٹا کی حیات طیبہ کوعملی نمونہ سمجھ کر اس کی پیروی کو اللہ نے اپنی محبت کی شرط قرار دیا، فرنایا:

﴿ قُلُ إِنْ كُنتُمُ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِنَي يُحْبِبَكُمُ اللَّهُ ﴾ (آل عمران: ٣١)



"کہدو بچے اگرتم اللہ سے محبت کرتے ہو،تو میری پیروی کرو،اللہ تم سے محبت کر یا "

ان دلاکل کے پیش نظر امت اسلامیہ کے تمام ائمہ وفقہاء نے بالا جماع حدیث وسنت کے بارے میں دائی ججت اور دلیل کا عقیدہ ہی اپنائے رکھا، سحابہ کرام، تابعین، تبع تابعین اورائمہ و ھدی سب نے اطاعت رسول کواطاعت اللی قرار دیا، ان میں سے کسی نے بھی اپنی فقہ اور اپنے فتوی و اجتہاد کو ججت یا وی کی طرح نہیں سمجھا اور اسے معصوم عن المخطاء نہیں کہا، اپنے کسی ایسے قول پر بھی اصرار نہیں کیا، جس کے بارے میں نہیں پید چل گیا کہ وہ خلاف سنت ہے۔

حضرت عبدالله بن عباس الشخاے تو يها ل تک منقول ہے :

"يوشك ان تنزل عليكم حجارة من السماء أقول لكم قال رسول

الله وتقولون قال ابو بكر و عمر رضي الله عنهما "

''قریب ہے کہتم پر آسان سے سنگ باری ہو، میں کہتا ہوں رسول الله علیا اُللہ علیا اُللہ علیا اُللہ علیا اُللہ علی ا فرمایا ہتم کہتے ہوابو بکر اور عمر نے یوں کہا ہے!''

جس کا مطلب واضح ہے کہ اسو ہ حسنہ صرف رسول اللہ منافیل کی ذات گرای ہے، جت صرف آپ منافیل ہی افعال واقوال اور تقریرات ہیں، نہ ان سے صرف نظر کی کو کی ضرورت ہے اور نہ ہی ان کے ہم بلہ کسی کو مقام حاصل ہے، خواہ وہ خلافت علی منہاج النبوۃ کا امین اور ترجمان خلیفۃ المسلمین اور امیر المونین ہی کیوں نہ ہو، اس نوعیت اور مفہوم کے متعدد اقوال انکہ اربعہ اور دیگر فقہاء امت سے بھی ماثور ہیں، جواجماع امت کی ترجمانی کرتے ہیں، خلافت اسلامیہ کے ادارے اور ظلفۃ السلمین سے بہتر مرکز ملت کی کیا علامت ہو سے جا ایسے ہی امت کے دین و طلفۃ السلمین سے بہتر مرکز ملت کی کیا علامت ہو سکتی ہے، ایسے ہی امت کے دین و



شریعت کے احکام و مسائل کے بارے میں اجماعی فہم وشعور کی ترجمانی اجماع سے برھ کر کس طریقے سے ہوسکتی ہے،اسوہ حند،اطاعت رسول،محبت سنت اور"ووام حدیث" پر ایمان اور عمل خلفاء راشدین کی سنت اور تفق علیہ طرز عمل ہے اور پوری امت کے اہل علم کا اس پر اجماع ہے، لہذا مرکز ملت اور اجماعی شعور کے علم بر دار اہل قرآن کو بھی اسے قبول کر لینا چاہے،بصورت دیگر قرآن کریم کی درج ذیل آیت کریمہ پر توجہ کی ضرورت ہے،فرمایا:

﴿ وَ مَنُ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنُ بَعُدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدى وَ يَّتبع غَيْرَ سَبِيُلِ الْمُؤْمِنِيُنَ نُولِهِ مَا تَوَلِّى وَ نُصُلِهِ حَهَنَّمَ وَ سَآءَ تُ مَصِيرًا ﴾ المُؤمِنِيُنَ نُولِهِ مَا تَوَلِّى وَ نُصُلِهِ حَهَنَّمَ وَ سَآءَ تُ مَصِيرًا ﴾

(النساء: ١٠١٥)

''اور جو شخص ہدایت واضح ہونے کے بعد رسول کی مخالفت کرے اور مومنوں کی راہ کے علاوہ کسی راہتے پر چلے، جدهروہ جاتا ہے، ہم اسے ادهر بی پھیر دیں گے اور وہ براٹھکانہ ہے''۔

اور امت کا بیداجماع عصر صحابہ ہے تا حال قائم ہے، تاریخ اسلام کے کسی دور میں بھی اس کی مخالفت نہیں کی گئی ۔

ختم نبوت، عموم رسالت اور'' دوام حديث''

سیدنا حضرت محمد رسول الله طاقیم کی بعثت انسانی تاریخ کے اس عہد میں ہوئی، جب انسانیت اپنی حرمال نصیبی کی آخری حدود کو چھو رہی تھی،جو دین،اخلاق و آداب، تہذیب وشرافت اور انسانی اقدار کا بدترین عہد زوال تھا،تمام سابقه آسانی شریعتیں وست برد زبانه کا شکار ہوکر ضائع ہو چکی تھیں، شمیر فروش اور دین فروش فدہی راہنماؤں احبار ور ہبان (علاء ومشائخ) نے انہیں قرب الی کے حصول کی بجائے

الی شکم پروری کا ذرایعہ بنالیا تھا،ان شریعتوں کے اصل نشانات مث چکے تھے،آسانی اوران کی تعلیمات وہدایات میں تحریف ہو چکی تھی، ان کی روثن کرنیں مہم کرنے چکی تھی،انسانی معاشروں میں عملاان کے آثار نہ ہونے کے برابر تھے، تی کہ ان کے حقیق خدوخال تک رسائی بھی ناممکن ہو چکی تھی، ان طالات میں رسول اکرم مکالیا کی شخصیت کی صورت میں جو آفاب و ماہتاب فاران کی چوٹیوں سے طلوع ہوا، فار حراسے نور نبوت ورسالت کی جو کرئیں چھوٹین اور وی الی کے نزول کا آغاز ہوا،وہ دراصل اسی دعوت توحید کا تسلسل تھا،جس کی دعوت دینے کے لیے سابقہ تمام انبیاء و رسل اللہ کی طرف سے تشریف لائے تھے اور یہ سابقہ شریعتوں کی تجدید و شکیل تھی،جس کے بارے میں اللہ نے ارشاد فرمایا:

﴿ قُلُ مَا كُنُتُ بِدُعًا مِنَ الرُّسُلِ وَ مَا أَدُرِي مَا يُفَعَلُ بِي وَ لَا بِكُمُ إِنْ التَّبُعُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الل

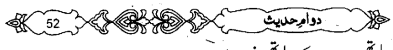
''کہہ دیجئے! میں رسولوں میں ہے کو کی نے انداز کا رسول تو نہیں ہوں اور میں نہیں جاتا کہ میرے ساتھ کیا کیا جائے گا اور تمہارے ساتھ کیا کیا جائے گا، میں تو صرف اس کی پیروی کرتا ہوں، جو میری طرف وحی کی جاتی ہے اور میں تو صرف واضح طور پر ڈرانے والا ہوں۔''

﴿ قَالُوُ ا يَقُومَنَاۤ إِنَّا سَمِعُنَا كِتَبًا أُنْزِلَ مِنْ بَعُدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِّمَا بَيُنَ يَدَيُهِ يَهُدِيُ ْ إِلَى الْحَقِّ وَ اِلْى طَرِيْقِ مُّسُتَقِيْمٍ ﴾ (الاحقاف:٣٠)

"وو (جن ) کہنے لگے اے ہاری قوم اہم نے ایک کتاب سی ہے، جومویٰ کے بعد نازل ہوئی ہے، اپنے سے پہلے نازل ہونے والی کتا بوں کی تقدیق کرنے

والى ہے، سيج دين اور صراط متقم كى طرف را ہنمائى كرتى ہے۔"

آپ اللہ اللہ المالمیں تھے، آپ کی نبوت ورسالت پوری انسانیت کے



لیے تھی اور ہمیشہ کے لیے تھی ،فر مایا ﴿

﴿ وَ مَا أَرْسَلُنكَ إِلَّا رَحُمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (الأنبياء:١٠٧) "اورہم نے تو آپ تَاتُّیُمْ کوتمام اہل جہان کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔" ﴿ وَ مَا أَرْسَلُنكَ إِلَّا كَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَّ نَذِيرًا وَ لَكِن أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعُلَمُونَ ﴾ (سبا: ٢٨)

''اور ہم نے تجھے تمام لوگول کے لیے خوش خبری دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا ہے، کیکن اکثر لوگ اس بات کو جانتے ہی نہیں۔''

﴿ قُلُ يَأْيُهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولَ اللهِ إِلَيْكُمُ حَمِيْعًا الَّذِي لَهُ مُلُكُ السَّمَوْتِ وَالْآرُضِ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِي وَ يُمِيْتُ فَامِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ السَّمَوْتِ وَالْآمِي الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللهِ وَكَلِمْتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمُ تَهُتَدُونَ ﴾ النَّبِيّ الْأُمِي الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللهِ وَكَلِمْتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمُ تَهُتَدُونَ ﴾

( ألأغراف :١٥٨)

''کہد دیجئے لوگو ایمی تم سب کی طرف اللہ کا رسول ہوں، جس کے لیے آسان اور زمین کی بادشاہی ہے، معبود برحق صرف وہی ہے، وہی زندگی اور موت عطاکر تا ہے، تو اللہ پر ایمان لے آواور اس کے رسول نبی ای پر بھی، جو اللہ اور اس کے فرامین پر بھی نرکھتا ہے اور اس کی بیروی کر لو، تا کہ ہدایت پالو۔'' درج ذیل حدیث نبوی ان آیات کی تفسیر ہے:

((عن جابر بن عبد الله الانصارى رضى الله عنهما قال قال النبى عليه كان النبى يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى الناس عامة )) (اخرجه البخارى في التيمم، برقم: ٣٣٥)

"برنی کو اسکی قوم کی طرف خاص کر مبعوث کیا جاتا تھا اور مجھے تمام لوگوں کی

ور دوام مديث

طرف نی بنا کر بھیجا گیا ہے۔'' صحیح مسلم کے الفاظ بوں ہیں:

((بعثت إلى كل أحمر وأسود)) (المساحد، برقم: ٢١٥) ''اور مجھے ہر سرخ اور كالے كى طرف مبعوث كيا گيا ہے''۔ صحيح مسلم كى ايك دوسرى روايت ميں ہے:

((أرسلت إلى الحلق كافة وحتم بي النبيون ))

(مسلم: ٥٢٣) عن أبي هريرة)

''مجھے پوری مخلوق کی طرف بھیجا گیا ہے اور سلسلہ نبوت مجھے پرختم کردیا گیا ہے۔''

ک حضرت محمد مُلاَیِّم کی بعثت اور آگی نبوت ورسالت کے ذریعے اللہ تعالیٰ نے ایک طرف دین کی تکیل فرما کی اور نعمت کو کمال وتمام تک پہنچایا، فرمایا:

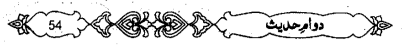
﴿ ٱلْيُومَ ٱكُمَلُتُ لَكُمُ دِيُنَكُمُ وَ ٱتَّمَمُتُ عَلَيْكُمُ نِعُمَتِي ﴾

(المائدة: ٣)

" "میں نے آج کے دن تمہارے لیے تمہارا دین تکمل کیا اور تم پر اپنی نعمت تمام کی'۔ ورسرے سابقہ شریعتوں اور کتابوں میں جو تحریف اور تبدیلی ہو چکی تھی، اس کی اصلاح فر مائی، فرمایا:

﴿ وَ أَنْزَلْنَا اِلَيُكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيُهِ مِنَ الْكِتْبِ وَ مُهَيُمِنَّاعَلَيُهِ فَاحُكُمُ بَيْنَهُمُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَ لَا تَتَّبِعُ أَهُوَاءَ هُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ﴾ (المائدة :٤٨)

"اور ہم نے تیری طرف یہ کتا ب حق کے ساتھ نازل کی ہے،اپنے سے پہلی کتابوں کی تصدیق کرنے والی اور ان پر گران ہے،تو الحکے درمیان اس کے مطابق فیصلہ کرنا،جو اللہ نے نازل کیا ہے،تیرے پاس جوحق آیا ہے،اس کی



بجائے ان کی خواہشات کی پیروی نہ کرنا۔''

﴿ وَ يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّنِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيُهِمُ الْخَبَّئِكُ وَ يَضَعُ عَنَهُمُ الْحَبَيِكُ وَ يَضَعُ عَنَهُمُ الْحَبَرِّمُ عَلَيْهِمُ ﴿ (الأعراف:١٥٧)

''اور پاکیزہ چیزوں کوان کے لیے حلال کرتا ہے اور تاپاک چیزوں کوان پرحرام کرتا اوران کے بوجھ اورطوق اتارتا ہے''۔

س- تیسرے آپ مالی کی زات گرای کو سلسلہ و نبوت ورسالت کی آخری کڑی اور
اس قصر رفیع کی آخری این قرار دے کراس سلسلہ کوختم فرمایا، آپ مالی کو
خاتم الکا نبیاء اور آپ مالی کی امت کو آخر الا مم کے شرف سے سرفراز فرمایا:
﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنُ رِّ حَالِكُمُ وَ لَكِنَّ رَسُولَ اللهِ وَ حَاتَمَ
النَّبِیْنَ ﴾ (الأحزاب: ٤)

"محمد تاليم مرس كى باپ نيس بين اورليكن الله كرسول اور فاتم الأنبياء بين."

((عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عَنْ قال مثلى ومثل الأنبياء من قبلى كمثل رجل بنى بنيانا فاحسنه وأحمله إلا موضع لبنة من زاوية من زواياه فحعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون هلا وضعت هذه اللبنة قال فأنا اللبنة وأنا خاتم النبيين))

(متفق عليه، بخارى: ٣٥٣٥ مسلم: ٢٢٨٦)

(معنی علیه، بعاری، ۱۰ د مسلم، المسلم، المعاری، ۱۰ د المسلم، ۱۰ د المبری اور مجھ سے پہلے انبیاء کی مثال ایسے ہے، جیسے کسی شخص نے ایک عمارت بنا کی، اس کے حسن و جمال کا پورا اجتمام کیا، مگر اس کے کونوں میں سے کسی ایک کو نے میں ایک ایسن کی جگہ چھوڑ دی، لوگ اس عمارت کا چکر لگاتے، اس کے لیے خوشی کا اظہار کرتے اور کہتے کہ یہ اینٹ کیوں نہیں لگائی گئی ؟ آپ نے فرمایا :وہ آخری کرتے اور کہتے کہ یہ اینٹ کیوں نہیں لگائی گئی ؟ آپ نے فرمایا :وہ آخری

اينك مين مون اور مين خاتم النبين مول'-

اس آیت اور اس حدیث سے واضح ہو رہا ہے کہ آپ تالیظ خاتم الأنبیاء والمسلین ہیں، آپ مالیظ کی بعثت سلسلہ نبوت ورسالت کی تحییل ہے۔

سمر چوتھ اس کی حفاظت کا وعدہ کر کے اسے ہمیشہ کے لیے دوام وثبات بخشااور

واجب القبول والعمل تشهرا يا اوربتايا كه كامياني كاليمي أيك ذريعه ہے:

﴿ فَالَّذِينَ الْمَنُوا بِهِ وَ عَزَّرُوهُ وَ نَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي ٱنْزِلَ مَعَةً اوْلَيْكُورَ اللَّذِي ٱنْزِلَ مَعَةً اوْلَيْكُ هُمُ النَّمُفُلِحُونَ ﴾ (الأعراف:٧٥١)

ورو جولوگ اس پر ایمان لائے اوراسی رفاقت اختیاری اوراسی مدد کی اوراس

نور کی پیروی کی، جواس کے ساتھ نازل ہوا ہے، وہی فلاح پانے والے ہیں۔' کیا کہیں اشارہ بھی ہے کہ اس ایمان، رفاقت، مدد اور اتباع کی کوئی مدت مقرر

کیا میں امارہ می ہے دوں بیان برون سدورو بول کے معدور ہے؟ ایسے عدود ہے؟ ایسی زمانے تک محدود ہے؟ رسول الله مالی مرجو کچھ وحی کی صورت میں نازل ہوا، وہ واجب الا تباع اور ذریعہ

عجات ہے، وہ کتاب اللہ ہو یا حدیث وسنت رسول اللہ طَالِیْمَ کتاب اللہ میں اس کے متعدد واضح ولائل موجود ہیں کہ کتاب اللہ کے علاوہ بھی آپ پر وحی سنازل ہوتی عقر جی لئر بر مح سیرین انی ضرور اور کا تفال سیار انداز ان علم وفضل تقسر و

تھی، وجی الہی کا یہ مجموعہ ہی انسانی ضرور مات کا کفیل ہے، اب انسان علم وضل تعمیر و ترقی، تہذیب وتدن، صنعت وتجارت، فہم وفراست اور ادب وثقافت میں جس قدر بھی

ری، ہدیب دیدن وسعت اختیار کر لے، اسکی جسمانی وروحانی تعلیم و ہدایت کی جملہ ضرور یا ت کے لیے اسلام کے دامن وسعت میں بھی کسی کوتا ہی کا احساس نہیں ہو گا، تحیل دین اور اتمام

نعمت کا یہی مفہوم ہے۔

اسلام خاتم الأديان ب،اس كے بعد كوئى دين تبين -محد عَلَيْظِم حاتم الأنبياء بي، اسكے بعد كوئى نبي اور رسول تبين -

### 

یمی وہ دین کامل ہے، جے اللہ نے قیامت تک پوری انسانیت کے لیے پہند فرمایا اور تمام اہل ادیان کو حکم دیا کہ وہ اس دین کو قبول کر کے اس میں داخل ہوجا کیں، اس لیے کہ اس کے ساتھ اللہ نے سابقہ تمام ادیان منسوخ کر دیئے ہیں، بعثت محمدی کے بعد دربار اللی میں کوئی دین اسلام کے سواقابل قبول نہیں، فرمایا:

﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ ﴾ (آل عمران:١٩)

" يقيناً الله ك بإل وين صرف اسلام بي ب" .

ُ دين اسلام كو قبول كيه بغير انسان كى برسعى لاحاصل اور محنت رائيگال ہے، فرمايا: ﴿ وَ مَنُ يَّبُتَغَ غَيُرَ الْإِسُلَامِ دِيُنَا فَلَنُ يُتَقَبَلَ مِنْهُ وَ هُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْحَاسِريُنَ ﴾ (آل عسران: ٨٥)

''اور جو شخص اسلام کے علاوہ کسی دوسرے دین کی جنتجو میں رہے،تو اس سے ہر گز قبول نہیں کیا جائے گا،اوروہ آخرت میں خسارہ پانے والوں میں سے ہوگا۔''

اسلام بیں رسول الله علیم کی حیثیت،مقام و مرتبہ اجاگر کرنے کے لیے آگلی آیت میں ایسے لوگوں کی ہدایت سے محرومی کا ذکر کیا، جو ایمان لانے اور رسول الله علیم کی حقانیت و صدافت کی شہادت دینے کے بعد انکار کرتے ہیں اور انہیں الله،اسکے فرشتوں اور تمام انسانوں کی لعنت کے حق دار مشہرایا، قرآن کریم نے ایسے لوگوں کی حقیقت واقعہ کی جیرت انگیز تصویر کشی کی ہے، فرمایا:

﴿ كَيُفَ يَهُدِى اللَّهُ قَوُمًا كَفَرُوا بَعُدَ إِيْمَانِهِمُ وَ شَهِدُوا اَنَّ الرَّسُولَ حَقَّ وَ جَآءَ هُمُ الْبَيِّنْتُ وَاللَّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ الْوَلْئِكَ جَزَآؤُهُمُ اَنَّ عَلَيْهِمُ لَعُنَةَ اللَّهِ وَالْمَلْثِكَةِ وَالنَّاسِ اَجُمَعِيْنَ ﴾

(آل عُمران :۸۷،۸٦)

''الله ایسے لوگوں کو کیوں کر ہدایت دے، جو اپنے ایمان کے بعد کفر کے مرتکب

وارحديث روارمديث (57)

ہوئے اوروہ یہ شہادت بھی دے بھے کہ یقینارسول برق ہیں اور ان کے پاس
روش دلائل بھی آ بھے اور اللہ ظالم قوم کو ہدایت نہیں دیتے ،ان لوگوں کی سزایہ
ہے کہ بلاشبدان پراللہ کی اور فرشتوں کی اور تمام لوگوں کی لعنت ہے'۔
بیغیر آخر الزماں محمد رسول اللہ طاقی کی پیدائش اور بعثت سے قبل ہی اللہ تعالیٰ
نے تمام انبیاء ورسل سے بی عہد لے لیا تھا کہ اگر وہ آپ طاقی کے عہد نبوت ورسالت
کو پالیں، تو آپ طاقی پر ایمان لائیں اور آپ طاقی کی مدد کریں ۔اس لیے تمام انبیاء
کرام اور ان کی امیں آپ طاقی کی ذات وصفات سے آگاہ تھے اور ان کی کمایوں
میں بھی آپ طاقی کے اوصاف مذکور تھے،فرمایا

﴿ وَ إِذْ اَنَحَذَ اللَّهُ مِيْثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا اتَّيْتُكُمُ مِّنُ كِتْبٍ وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ حَاءَ كُمُ رَسُولٌ مُّصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمُ لَتُؤُمِنُنَّ بِهِ وَ لَتَنْصُرُنَّهُ ﴾ حَاءَ كُمُ رَسُولٌ مُّصَدِقٌ لِمَا مَعَكُمُ لَتُؤُمِنُنَّ بِهِ وَ لَتَنْصُرُنَّهُ ﴾

(آل عمران :۸۱)

"اور جب الله نے نبیوں مصاعبدلیا کہ میں نے تہیں گاب اور حکمت دی، پھر تہارے پاس کوئی ایما رسول آئے، جو تہاری کتاب کی تقید بی کرنے والا ہو، تو تم اس برضرور ایمان لاؤگے اور اس کی لاز مامدد کرو گے۔" نیز فران

﴿الَّذِيْنَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيِّ الْاُمِّيَّ الَّذِيُ يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمُ فِي التَّوْرَةِ وَالْإِنْجِيلِ ﴾ (الأعراف:٧٥١)

''وہ لوگ اس رسول کی پیردی کرتے ہیں، جو نبی ای ہے،جس کا ذکر وہ اپنے ہاں توراۃ اور انجیل میں لکھا ہوایاتے ہیں''۔

مستراد اللہ کی طرف ہے اس کی حفاظت کا ابدی وعدہ بھی قر آن کریم کی نص قطعی ہے



ٹابت اورایک حقیقت واقعہ ہے۔

"دوام حدیث" کر ایمان ویقین اور عمل کے بغیر دین اسلام کے بیر وسیع تر محامد ومحان کیسے صورت کرہو سکتے ہیں اور رسول کریم ٹالٹیڑا کے منصب نبوت کی وائمی حیثیت اجا کر ہوسکتی ہے؟ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ ایسے دین کال کا مصدر وماً خذ ہیں، جھے کی جارہ گر کی ضرورت ہے، ند کسی رفو گر کی ابید منزل من اللہ ہے، جے بھیجے والا کامل واکمل، لانے اور پہنچانے والا معصوم عن الحطاء ہے، یہ تو کسی سابقہ آسانی کتاب اور کسی سابق نبی ورسول کا بھی مختاج نہیں ہے، کسی خود ساختہ مدعی نبوت، مصلح یا شارح کی اے کیا ضرورت ہوسکتی ہے؟ بعثت محمدی کے بعد سے اسلامی تاریخ کے کسی عہد میں انسانی معاشرے کی ہدایت وراہنمائی کے لیے اسے بھی کسی مركز ملت ياكسي ايوان زيرك وبالاكي احتياج نهيس ربيء بيتو اصلاح احوال كانسخهء كيميا ہے، جب اس بین سی فساد کاامکان ہی نہیں، تو اے سی مصلح کی کیا ضرورت ہے؟ یمی وجہ ہے کہ جس کسی نے ظہور اسلام کے بعد نبوت کا دعویٰ کیا یا اس کی پخیل کا بیرا ا شایا، اس نے امت کا کوئی مستلہ حل نہیں کیا، بلکہ مسائل پیدا کتے ہیں، امت کی فلاح وسلامتی ای میں ہے کہ وہ کتاب وسنت کو بغیر کسی افراط وتفریط کے بطور دین قبول كرے،اس كے منزل من اللہ اور كامل ہونے ير ايمان لائے،اس ير عمل كركے اور اس کی طرف دعوت دے

مرختم نبوت، عموم رسالت اور'' دوام حدیث' پرایمان کے بغیر ایسامکن نہیں۔ جب تک منصب نبوت ورسالت کے دیگر متعدد اوصاف کے ساتھ ان متیوں نہ کورہ اوصاف کو غیر مشروط اور عملاً تسلیم نہیں کیا جا تا،امت کی تشکیل مکمل نہیں ہوسکتی، مرکز ملت معرض وجود میں نہیں آسکا، اور وحدت امت کا خواب شرمندہ تعبیر نہیں ہوسکتا، جو ہرمخلص اور در دمند مسلمان کی تمنا اور آرزوہے۔



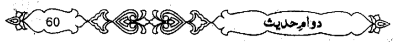
فرقہ ، ناجیہ اور طاکفہ ، منصورہ اهل السنة والعدیث نبوت ورسالت کے ای مصب رفیع کو ان وسیع تر معنول کے ساتھ قبول کرنے کی وعوت دیتا ہے اور اسکی حفاظت کا علم بردار ہے، یہ دعوت اور حفاظت ان کے اسلاف کی علمی میراث ہے، اللہ کے فضل وکرم سے اسے نفرت اللی بھی حاصل ہے، یقیناً پیمنصب تا قیامت محفوظ بھی رہے گا اورامت کے ہال مقبول بھی، إن شاء الله! رسول اللہ کا فرمان ہے:

(( لاتزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من حذلهم حتى يأتي أمر الله وهم كذلك )) متفق عليه واللفظ لمسلم

# حفاظت دین کے دوطریقے

پہلاطریقہ

وین حق کی جمت، دلیل اور برهان کے غلیم کا سامان اللہ تعالی نے بیفرمایا کہ
اس میں کچھ الیمی داخلی شہاد تیں رکھ دی ہیں، جن کی صدافت پر بھی حرف نہیں آیا، وہ
متلاشیان حق کوسکون واطمینان فراہم کرتی ہیں، جس میں قرآن کریم اور حدیث نبوی
کا اعجاز سرفہرست ہے، قرآن حکیم میں متعدد الی تحدیات ہیں، جن کا جواب بھی کی
سے نہیں بن پڑا اور نہ بھی بن پڑے گا، جس میں سب سے اہم اور معروف نظم قرآن
کریم کا لفظی اعجاز اور معنوی جامعیت ہے، انہی کے مقابلے کا چینج بھی بار بارکیا گیا ہے۔ موضوع کی مناسبت سے اعجاز حدیث کی ایک دومثالیں پیش خدمت ہیں
تعن المقدام بن معدی کرب قال قال رسول الله ﷺ آلا إنّي
او تیت القرآن و مثلہ معه آلا یو شك رحل شبعان علی أریكته یقول
علیكم بھذا القرآن فیا و جدتم فیه من حلال فأحلوه و ما و جدتم
فیه من حرام فحرموه "۔ (رواہ أبوداود: ٤٦٠٥)



مقدام بن معدی کرب سے روایت ہے کہ رسول اللہ طاقیم نے ارشاد فرمایا '' فرمایا '' فرمایا معدی کرب سے روایت ہے کہ رسول اللہ طاقیم اس جیسی ہی '' فرردار رہو! یقینا مجھے قرآن بھی عطاکیا گیا ہے اور اس کے ساتھ اس جیسی محف سے بید وعوت و سے گا کہ بس قرآن ہی کو تھا ہے رکھو، اس میں جو چیز طال پاؤ، اسے طال جانو اور جو چیز اس میں حرام پاؤ، اسے حرام جانو''۔

اور ابن ماجه میں بیالفاظ بھی ہیں :

"ألا وإن ماحرم رسول الله مثل ماحرم الله "

(این ماجه برقم ۱۲ و ۳۱۹۳)

"خردار! الله كرسول مالية في جو كهرام قرار ديا ب، وه بهى وي بى حرام بي حرام فرار ديا ب، وه بهى وي بى حرام بي الله كاحرام كيا موا ب "

"عن أبي رافع قال قال رسول الله على "لا ألفين أحدكم متكئا على أريكته يأتيه الأمر من أمرى مها أمرت به أو نهيت عنه فيقُول لا أدري ما و حدنا في كتاب الله اتبعناه "راحمد، أبوداود، ترمذى) ابورافع مروى م، رسول الله طليم في ارشاد فرمايا: "مين تم مين ايك فض كو اس حال مين نه بإوّن، وه النه جهر كهث يرتكيه لكات بيشا مو، براكوني حكم امر ياتي كاس كو بيني ، تو وه كمني سك كه مين تو اس جانانهين مول، مين توبن اك كم مين تو اس جانانهين مول، مين توبن اك كم مين تواس جانانهين مول، مين توبن اك كي بيروى كرون كا، جوقرآن مين بم يات بين-"

فتنہ انکار حدیث جو مختلف ناموں سے رونما ہوا ہے، اس کا ایک روش اور واضح عکس اعجاز حدیث کے اس شفاف آئینہ میں نظر آرہا ہے، کس قدر صاف اور صرح الفاظ میں کا شانہ نبوت سے اس پیش گوئی کے ذریعے سے امت کو آگاہ کیا گیا کہ امت مسلمہ کی طرف نبیت رکھنے والے ہی کچھ شقاوت نصیب افراد اٹھ کھڑے ہوں امت مسلمہ کی طرف نبیت رکھنے والے ہی کچھ شقاوت نصیب افراد اٹھ کھڑے ہوں

دوارمديث کر الحالي الحا

کے، جو کہیں گے، ہمیں بس قرآن ہی کافی ہے اور حدیث سے ہم مستغنی ہیں۔

"شبعان" (شکم سیر) اور "منکٹا علی أریکته" (چھپر کھٹ پر تکید لگائے ہوئے)
کے الفاظ سے جس مزاج اور ذہنیت کا نقشہ رسول الله طالع کے بین، وہ خوب سمجھ سکتے حدیث کے سرغنوں اور اس فتنہ کے بانیوں کو جو اہل علم جانتے ہیں، وہ خوب سمجھ سکتے ہیں کہ اس کا واقعاتی اور عملی مصداق وہی لوگ ہیں، جوعلم ناقص، عقل سقیم، تلاش حق سے بے اعتمانی، خود بنی اور خود ببندی کے خصوص نشان اپنے اندر رکھتے ہیں۔ یہ حدیث پر ویزی معیار تحقیق کے مطابق صبح بھی ہے۔

ان احادیث نبویه میں اس قدر واضح معجزانه خبریں بیں که ان کے انکار کی کوئی صورت نبیں ہے، چیرت ہے کہ پھر بھی حرمال نصیبوں کو ہدایت میسر ندآئی! صدی الله حیث قال:

﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعُمَى الْاَبُصَارُ وَ لَكِنُ تَعُمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ (الحج: ٦٠)

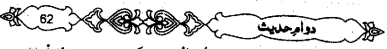
''بات یہ ہے کہ چہرے کی آئکھیں اندھی نہیں ہو تیں، بلکہ دل جو سینوں میں ہیں، وہ اندھے ہو جاتے ہیں''۔

احادیث مذکورہ میں نبی منابیا کے مقام ومرتبہ اورامر ونبی اور حلیل و تحریم کے باب میں آپ کے فرامین کی جیت جس طرح بیان ہوئی ہے،قرآن کریم میں بھی ہے۔

آپ تُلَيُّمُ كَامْقَامُ وَمُرْتِبُهُ اور حَيْثِيت بعينه الى طرح بيان بُوتَى ہے، فَرَمَايا ﴿
وَقَاتِلُوا الَّذِيْنَ لَا يُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآحِرِ وَ لَا يُحَرِّمُونَ مَا

حَرُّمُ اللَّهُ وَ رَشُولُهِ ﴿ (التوبة: ٢٩)

" ان لوگول سے جنگ کرو، جو اللہ اور روز آخرت پر ایمان نہیں لاتے اور اسے حرام نیل جھتے، جھے اللہ نے حرام کیا ہے اور اس کے رسول نے حرام کیا ہے"۔



دوسرے مقام پرآپ مَلْقِيْم ك فرائض منصى بيان كرتے ہوئے ارشادفر مايا : ﴿ وَسِرِ عَمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّمُ اللَّهُ اللّه

(الأعراف: ١٥٧)

''اوروہ پاک چیزوں کوان کے لئے حلال کرتے ہیں اور ٹاپاک چیزوں کوان پر حرام تغیراتے ہیں''۔

عصر حاضر میں ظہور پذیر ہونی والی ایک حقیقت واقعہ کی وضاحت اور صدیوں قبل اس کی خبر کا حدیث میں ذکر ہونا جمیت حدیث کی داخلی شہادت ہے، جو اہل الحدیث کے خلاف بربان ساطع ہے۔ والحمد للدعلی بربان ساطع ہے۔

حفاظت وین کا ایک طریقہ تو یہ ہے، جس کا ذکر اوپر ہوا ہے کہ اس میں بڑاتی اور راخلی قوت ہی اتن معجم ہے کہ اس کے خلاف کوئی کوشش کا میاب نہیں ہوسکتی اور اس کی طبیعت ہی اپنے اوپر کسی کا غلبہ قبول کرنے والی نہیں ہے -

#### حفاظت دین کا دولسرا طریقه

یہ اختیار فرمایا گیا کہ اس کی حفاظت کے لئے اللہ تعالی نے اپنے بندول میں سے بچھ الیی طاقت ورعلمی، فکری اور عملی اعتبار سے مضبوط اور قابل اعتاد محافظ شخصیات بیدا فرما کیں، جن کی زندگی کا مقصد وحید ہی دین کی حفاظت تھا، جن کا طبعی ذوق اور وَہِی میلان ہی اس کام کے لئے انتہائی مفید اور مناسب تھا، یول لگتا ہے کہ وہ لوگ پیدا ہی اس کام کے لئے گئے تھے اور انہوں نے اللہ کی طرف سے وہ لوگ پیدا ہی اس کام کے لئے گئے تھے اور انہوں نے اللہ کی طرف سے وربعت کردہ اپنی تمام استعدادات اور صلاحیتوں کو بروئے کا ریار روین کی حفاظت کا ایسا بندوبست کیا اور اپنی بہترین فکری وعملی قوتوں کی بدولت وین کی عقیدہ وعمل کی سرحدوں اور اس کے حقیقی اور اصلی دونوں سرچشموں کتاب وسنت کے الفاظ وہوں اور ایل کا سرحدوں اور اس کے حقیقی اور اصلی دونوں سرچشموں کتاب وسنت کے الفاظ وہوں اور ایل کا

ووامِ مليث يَّ الْمُوالِينِ الْمُوالِينِ الْمُوالِينِ الْمُوالِينِ الْمُوالِينِ الْمُوالِينِ الْمُوالِينِ الْمُ

معانی ومفاہیم کے تحفظ کا ایبا بے نظیرا متمام کیا کہ ان میں کسی ادنی سے تغیر و تبدل اور فطل کو برداشت کرنا بھی ان کی طبائع پر گراں گزرتا تھا، اور حفظ دین کا بہ طریق مسلسل وہیم امت کے اعلی ترین افراد کا رکے ذریعے ہمیشہ جاری رہا اور اس کے لئے اللہ نے ایسا ظاہر و باھرانظام فرمایا، جو بذات خود دین کی حقانیت وصداقت کی ایک جبت ودلیل ہے، مثلا:

#### الف \_ ائمه هدى كى تجديدى مساعى

امت كودين كى حفاظت كى نويدرسول الله عَلَيْمَ في درج ذيل الفاظ مين وكى : عن أبي هريرة في الله يبعث عن أبي هريرة فيما أعلم عن رسول الله عَلَيْهُ قال "إن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل ما ئة سنة من يجدد لها دينها ".

(رواه أبوداود: ٤٢٩١)

''بلا شبہ اللہ تعالی اس احت کے لئے ہر صدی کے شروع میں ایسے لوگ پیدا فرماتارہے گا، جواس کے لئے اس کے دین کی تجدید کرتے رہیں گے'' ۔

یعن حفاظت دین کے لئے تجدیدی مساعی سرانجام دیتے رہیں گے، اور دین اسلام کے نشانات اور معالم بھی مٹنے نہیں پائیں گے، نہ ہی لوگوں کے ہاں اس کے احکام ومسائل سے اجنبیت پیدا ہوگی، بلکہ دین ہمیشہ تروتازہ اور روثن رہے گا، کوئی شکوک وشبہات پیدا اس کے الفاظ ومعانی میں کسی قتم کی تبدیلی نہیں کر پائے گا، اگر کوئی شکوک وشبہات پیدا کرے گا اور اس کے خلاف دھول اڑانے کی کوشش کرے گا، تو اللہ کا وعدہ ہے کہ اس کی اصل شکل کو پھر سے لوگوں کے سامنے اجا گر کرنے کے لئے ہرصدی میں مجددین کی اصل شکل کو پھر سے لوگوں کے سامنے اجا گر کرنے کے لئے ہرصدی میں مجددین میدان عمل میں آتے رہیں گے، جن کی تجدیدی مساعی کی بدولت تا قیامت وین اپنی اصل حالت میں محفوظ ومصون رہے گا، الجمد لللہ انجہ حدی، علاء وفقہاء اور محدثین کرام کی دین کے لئے جدیدی مساعی کی دین کے اسلید ہمیشہ سے جاری ہے، جس کے نتیج میں کی دین کے لئے جدیدی مساعی کا سلسلہ ہمیشہ سے جاری ہے، جس کے نتیج میں کی دین کے لئے جدیدی مساعی کا سلسلہ ہمیشہ سے جاری ہے، جس کے نتیج میں



كتاب وسنت كے الفاظ ومعانى بعيد عبد نبوى كى طرح تر وتازه اور محفوظ ميں۔

#### ب محدثین کرام کے کارنامے

اس پر مشراد دین کے اس مبارک علم کی حفاظت کے لئے اللہ تعالی نے ہر دور میں اہل علم کو توفیق سے نواز نے کا وعدہ بھی اپنے حبیب مُلَّیْظِ کی زبان مبارک سے فرمایا ہے، حدیث میں ہے:

عن أسامة بن زيد عن النبى عَلَيْكُ أنه قال: "يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الحاهلين "\_ (رواه الدارقطني)

اس پیش گوئی کے عین مطابق پوری اسلامی تاریخ میں کبھی کوئی دور ایسانہیں گذرا، جب اہل علم کی ایک معقول تعداد ایس موجود نہ رہی ہو، جو کتاب وسنت کی لفظی ومعنوی حفاظت کا فریضہ ادا کرنے کی اہل ہو، بلکہ ہردور میں ایسے علماء کی ایک بوئی تعداد اس استعداد کے ساتھ موجود رہی اور اس نے اپنے آپ کو اس مقدس اور مبارک کام کے لئے وقف بھی کیے رکھا، اللہ کے فضل وکرم سے رسالتمآ ب علیا کی زبان مبارک سے نکلی ہوئی ایک بھی حدیث امت کے علم سے کونہیں ہونے پائی اور ذخیرہ حدیث میں ایک بھی موضوع حدیث داخل نہیں کی جاسکی، آپ علیا کم کوئی ایک بھی موضوع حدیث داخل نہیں کی جاسکی، آپ علیا کم کوئی ایک بھی مبارک عمل امت کی نظروں سے اوجھل نہیں ہو بایا اور نہ بی ہزار کوششوں ایک بھی مبارک عمل امت کی نظروں سے اوجھل نہیں ہو بایا اور نہ بی ہزار کوششوں

## وامرحدايث كالمحالية المحالية ا

کے باوجود امت کو آپ مُلَاثِمُ کے اقوال وافعال سے برگشتہ کرنے میں کوئی کامیابی حاصل ہوسکی ہے۔

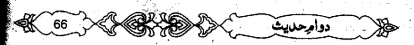
اسوہ حند کی حفاظت اور اسکی روشی میں اسلامی تعلیمات اور نظام زندگی کی ترتیب وقد وین محدثین کرام کا ایک براکارنامہ ہے، جوانہوں نے صحاح ستہ کی شکل میں سر انجام دیا اور امت نے اسے قبول کیا، اور اسکے ساتھ منقول علم کلام کی روشی میں انہوں نے فرق ضالہ کا استیصال بھی کیا، جن کے پیش نظر

- 🛈 وحی سے اعتاد اٹھا نا اور اسے مشکوک بنانا تھا، جیسے روافض کا طرزعمل ہے۔
- ت عقل کی روشن میں اس کی من مانی تاویل جو انکار کاایک طریقہ ہے، جیسے جھمیہ ومعتزلہ کے افکار ہیں۔
- 🕏 نبوت کامقام کم کر کے احادیث کا جزوی انکار، جیسے خوارج وقدریہ کے نظریات ہیں ۔

امام بخاری نے بالخصوص ان سب کامحاسبہ کیا۔اس طرح امام بخاری مطلقۂ نے صرف حدیث ہی نہیں، دین کی علمی وفکری اور عملی حفاظت کا کارنامہ بھی انجام دیا،امت میں جس کی نظیر نہیں ملتی۔

پھرابن تیمیداوران کے مدرسہ فکر نے انہی کے منج اور اصولوں کی روشی میں انکا ایسا تھا قب کیا کہ اس کے بعد زیر زمین انکا کام اور بوسیدہ کتابوں میں انکا نام تو ملتا ہے، گر انکا وجود اور انکی شناخت ان کے ناموں سے مسلم معاشروں میں تقریبانہ ہو نے کے برابر ہے، حالانکہ ہمیشہ حکومتوں نے ان کی سر پرتی اور ان کے افکار کی آبیاری بھی کی، گر اللہ کا فیصلہ ہے:

﴿ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذُهَبُ جُفَآءً وَ آمَّا مَا يَنُفَعُ النَّاسَ فَيَمُكُثُ فِى الْاَرُضِ \* كَذَٰلِكَ يَضُرِبُ اللَّهُ الْاَمُثَالَ﴾ (الرعد:١٧)



" کھر جو جھاگ ہے، سو بے کار چلاجا تاہے اور رہی وہ چیز جو لوگول کو نقع دیتی ہے، سوز مین میں رہ جاتی ہے، اسی طرح اللہ مثالیں بیان کرتا ہے۔ "
بعد کی صدیوں میں ان میں کوئی نامور ہوا اور نہ کسی کا کام متعارف ہوا، اگر ان
میں ہے کسی کی شہرت باقی ہے، تو کتاب وسنت کی تقدمت کی بدولت ہے، اپنے باطل افکار کی وجہ سے نہیں اور وہ لوگ مسلم معاشروں سے حرف غلط کی طرح مث باطل افکار کی وجہ سے نہیں اور وہ لوگ مسلم معاشروں سے حرف غلط کی طرح مث

طلبہ علم خاطر جمع رکھیں، دور حاضر کے معتزلہ اور پورپ زدہ مدعیان علم و تحقیق بھی حکومتی حمایت کے بل بوتے پر عوامی سطح پر تو رقص کر سکتے ہیں، بگڑے ہووں کومزید بگاڑ سکتے ہیں، بگر اہل ایمان کے دلوں میں جگہ خبیل بتا سکتے ،اللہ کی بجائے چڑھتے سورج کے یہ بجاری غروب آفاب کے ساتھ ہی غرق آب ہو جا کیں گے، پھر ان کے جان لیواتو بہت ہو گئے ، بگر نام لیواکوئی نہیں ہوگا۔

ع جان يوالو بهت ہو سے ، سرنام يوا ول بيل بوق ه إن الذين آمنوا و عملوا الصلخت سيخعل لهم الرحمٰن وُدَّاً
ف إنما يسر نه بلسانك لتبشر به المتقين و تنذر به قوما لداً الله " بي شك جولوگ ايمان لائے اور انہول في نيك ممل كيے ، عقريب ان كے ليے رحمٰن محبت پيدا كر دے گا سواس كے سوا بي تيرى ك بم في اسے تيرى زبان ميں آسان كر دیا ہے، تاكه تو اس كيما تھ متى لوگول كو خوشخرى دے اور اس كيما تھ متى لوگول كو خوشخرى دے اور اس كيما تھ متى لوگول كو خوشخرى دے اور اس كيما تھ متى لوگول كو خوشخرى دے اور اس كيما تھ مان كو ساتھ ان لوگول كو ذرائے، جو سخت جھرا الو بين " -

قط الرجال کے اس دور میں بھی جس میں ہم زندگی گذار رہے ہیں، حدیث سے متعلقہ جملہ علوم وفنون کے ماہرین دنیا بھر میں بمقدار وافر موجو د ہیں، بلکہ بمصداق حدیث نبوی "إن الله ينصر هذا الدين بالرجل الفاجر "عصر حاضر میں تو بعض کفار بھی حدیث نبوی کی خدمت میں مسلمانوں کا ہاتھ بٹارہے ہیں، خواہ ان کی

### دوامرمديث بالمراجعة المحالية ا

نیت فاسد ہی کیوں نہ ہو، یہ بدلھیبی صرف نام نہاد مسلمانوں کے ایک گروہ کے حصہ میں ہی آئی ہے کہ وہ لوگوں کو یہ باور کرانے میں مصروف ہیں کہ ہم کتاب اللہ کو پیھنے اور اس پرعمل کرنے کے لئے سنت وحدیث نبوی کے مختاج نہیں ہیں، ان کا اصل۔ مقصد لوگوں کو دین سے برگشتہ کرنا ہے، پیج فرمایا اللہ نے:

﴿ فَإِنَّهُمُ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ الظَّالِمِينَ بِايَاتِ اللَّهِ يَحُحَدُونَ ﴾

(الأنعام : ٣٣)٠

"سویقیناً بیلوگ مجھے نہیں جھلارہے کیکن طالم لوگ الله کی آیتوں کا انکار کرتے ہیں"۔

#### ج۔حفظ دین کے لئے طا کفہ منصورہ کی لازوال خدمات

اللہ تعالی نے اپنے دین کے مصادر کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی علمی وعملی حفاظت کے لئے ایک ایسی جماعت کے وجود کی خوش خبری بھی اپنے رسول کے ذریعے اپنے بندوں کو دی، جو مسلسل و پیہم باستمرار اس دین پر قائم ودائم اور عمل پیرا رہے گی، انہیں اس پر کار بند رہنے کے لئے نصرت الہی بھی حاصل ہوگی، جس کی بدولت وہ بھی بے یار ویددگار ہوگی اور نہ ہی ایس کے خالفین انہیں دینی امور میں کوئی نقصان پہنیا سکیس گے۔

حفاظت دین کے لئے رسول اللہ تالی اپنی امت کی کس قدر ڈھارس بندھا کی کہ وہ خاطر جمع رکھیں اور کتاب وسنت اور اس پر عمل کی حفاظت کے بارے میں مطمئن رہیں،اس میں بھی خلل نہیں آئے گا، جہاں افراد وافذاذ اس کی جمایت وتائید کے لئے کمر بستہ رہیں گے،وہاں ایسے افراد سے ایک جماعت بھی تشکیل پائے گی اور ہمیشہ برسر کاررہے گی،فرمایا:

عن معاوية قال سمعت النبي ﷺ يقول :"لاتزال طائفة من أمتي

قائمة بأمرالله لا يضرهم من حذلهم أو خالفهم حتى يأتى أمر الله وهم ظاهرون على الناس " (بخارى: ٣٦٤١، مسلم: ١٠٣٧) حفرت معاويه فرمات بين: من نے رسول الله تُلَيَّمُ كو يفرمات ما كه " ميرى امت كى ايك جماعت بميشد الله ك دين پر قائم رہے گى، نه أنبين اكيلا چھوڑ كركوئى ان كا نقصان كر سكے گا اور نه ان كى مخالفت كر كے ان كا پچھ بگاڑ سكے گا، حق رہن پر غلبہ حاصل رہے گا،

ای جماعت کے منج کو اللہ تعالی نے "سبیل المؤمنین"کہا ہے،اور اس کی مخالفت کواینے عذاب کا موجب تظہرایا ہے۔(النساء: ١١٥)

امام بخاری براللہ کی تصریح کے مطابق بیطا کفد منصورہ "أهل العلم" کی جماعت ہے، بیش گوئی بھی نبی بڑائی ہوری ہے۔ ہی بیش گوئی بھی نبی سکت ہے، بیش گوئی بھی نبی سکت رسول اللہ کی ان داخلی شہادتوں سے بید امر داضح ہے کہ حدیث وسنت مکمل طور پر محفوظ ہے اور بمیشہ محفوظ رہے گی، بیاللہ کی حفاظت میں ہیں اور اللہ نے ان کی حفاظت اور دوام کا وعدہ اپنے بندوں سے کیا ہوا ہے اور اللہ سے برھ کر وعدے یورے کرنے والاً کوئی نہیں ہے :

﴿ وَ مَنُ أُوفَى بِعَهُدِهِ مِنَ اللَّهِ ﴾ (التوبة : ١١١)

اہل علم کی جد وجہد تو محض ایک شرف ہے، جو اللہ نے انہیں بخشا ہے، جس کے نتیج میں دنیا میں انہیں نضارت اور تر وتازگی حاصل ہوگی اور آخرت میں اپنی منزل جنت تک رسائی آسان ہوگی، إن شاء اللہ!

ایسے ہی اہل جہل وعناد کی سعی نامشکور قطعا بے سود اور ان کے خلاف ایک جمت ہے، جس کے نتیج میں وہ دنیا میں ذلت ورسوائی کا شکار ہو گئے اور آخرت میں مبتلاء عذاب ہو گئے۔



#### دوام حديث

زیر نظر کتاب " دوام حدیث" ان مضامین ومقالات کامجموعہ ہے، جوطویل دت تک حضرت العلام حافظ محمد محدث گوندلوی رافش کے قلم مجزر قم سے نکلتے رہے،
اس کا آغاز انہوں نے غالباسب سے پہلے مرکزی جعیت اہل حدیث پاکستان کے ہفت روزہ جریدہ" الاعتصام" میں اپنے ان وقع مقالات کی اشاعت سے کیا تھا،اس کے بعد یہ سلسلہ ایک مخضر مدت کے لیے برصغیر کی علمی،او بی جفیق تاریخ کے مایہ نازاور یادگار ماہنامہ" رحیق" لاہور میں اشاعت پذیر ہوتا رہا، جوموصوف کے تلمیذرشید محدث ابوالطیب محمد عطاء اللہ حنیف رافش کی زیرادارت شائع ہوتا تھا، پھر جب علامہ احمان الهی ظمیر رافش نے اپنے ماہنامہ موقر مجلد" ترجمان الحدیث" لاہور کا آغاز فرمایا، تو طویل مدت تک یہ مقالات مسلسل اس کی زینت بنتے رہے۔

وفاع عن السنة كے باب میں برایک انتہائی قابل قدر دستاویز ہے، اس کے مولف دمرتب جہاں اپ عہد میں طائفہ منصورہ کے سرخیل تھے، وہاں حدیث اور علوم حدیث میں انہیں بلاشک مجدد كامقام بھی حاصل تھا، كتاب وسنت كی نشر واشاعت، تعلیم و قدرلیں اور فہم و معرفت، بدعات كی اصلاح اور حدیث وسنت کے دفاع کے اعتبار ہے وہ نادرروزگار اور نابغہ عمر شخصیت تھے، ان كے عهد میں ان جیسا كوئی دیكھا ہوگا، كسی نے كوئی دومرا دیكھا ہوگا اور نہ بی انہوں نے خود اپنے جیسا كوئی دیكھا ہوگا، آئیس بینتی زمال مولانا ابوسعید محمد شرف الدین محدث دولوی (متوفی المهاه، ۱۹۹۱م)، مجتد العصر، فقیہ دورال مولانا حافظ عبد الله محدث روپڑی (متوفی ۱۹۸۱ه، ۱۹۲۱م)، محدث القرون الاخورہ علامہ محمد ناصر الدین البانی (متوفی ۱۹۸۴ه، ۱۹۹۹م)، مفتی اسلام سماحة المشیخ عبد العزیز بن باز (متوفی ۱۹۹۹م)، مفتی اسلام سماحة المشیخ عبد العزیز بن باز (متوفی ۱۹۹۹م)، مفتی اسلام سماحة المشیخ عبد العزیز بن باز (متوفی ۱۹۹۹م)، مفتی اسلام سماحة المشیخ عبد العزیز بن باز (متوفی ۱۹۹۹م)، مفتی اسلام سماحة المشیخ عبد العزیز بن باز (متوفی ۱۹۹۹م)، مفتی اسلام سماحة المشیخ عبد العزیز بن باز (متوفی ۱۹۹۹م)، مفتی اسلام سماحة المشیخ عبد العزیز بن باز (متوفی ۱۹۹۹م)، مفتی اسلام سماحة المشیخ عبد العزیز بن باز (متوفی ۱۹۹۹م)، مفتی اسلام سماحة المشیخ عبد العزیز بن باز (متوفی ۱۹۹۹م) بی برایک بڑے علی بائم حدی کی معاصرت کا شرف حاصل ہے، جن میں سے ہر ایک بڑے علی کے بی میں سے ہر ایک بڑے علی کھور



مقام پر فائزتھا اور ان سب نے ہی دفاع سنت کے لئے خدمات سر انجام وي ـ جزاهم الله خيراً!

ایسے عظیم لوگوں کے عہد میں علوم وفنون کی ریا ست کا شرف کوئی معمولی بات تبين، وه حجة الإسلام اور آية من آيات الله تنه، بالخصوص بر چيز مين اپني مثال

شیخ الکل فی الکل میاں صاحب سید نذیر حسین محدث دہلوی ( م ۱۳۲۰ھ) کے بعد حافظ صاحب مرحوم ہے بڑ ھ کر طلبہ علم حدیث کسی کومیسر نہیں آئے، ان کا حلقہ درس بورے عالم اسلام میں پھیلا ہوا تھا، ان کے تلائدہ میں علم وفضل، زبد وتقوی اور

علمی ثقابت وفقابت کے اعلی یایہ کے نمونے یائے جاتے ہیں۔ حفاظت حدیث کے لیے قدرت الهی کاحسن انظام دیکھتے کہ محدد العلوم

الإسلامية نواب سيد صديق حسن خان قنوجي نے ١٣٠٠ ه ميں انقال كيا، ماشر الوحيين فينخ الكل ميال نذير حسين محدث وہلوی نے ١٣٢٠ ه ميں وفات پائی، اور حفرت العلام امام العصر حافظ محمر محدث كو نداوى كى ولادت باسعادت ١٣١٥ ه يس

ہوئی اور انہوں نے <u>۱۳۰۵ ه</u>مطابق <u>۱۹۸۵م میں</u> وفات پائی۔

برصدى اور برعلاقه ميس اليي شخصيات كا وجودطا كفه منصوره يرالله كاخاص الخاص فضل واحسان اور رسول الله مَا يُعْمِرُ كَى مَد كوره بالا بيش گوئى كالشجح ترين مصداق ہے۔ والحمد للعلى ذلك!

#### مختصرحالات زندگی

ابوعبدالله حافظ محمراعظم بن فضل الدين توجرانواله كي قريب موضع توندلانواله میں ۱۳۱۵ ھیں پیدا ہوئے ۔ بچین میں ملتب کی تعلیم کے ساتھ ہی قرآن کریم حفظ کر لیا تھا، نوبرس کی عمر میں والد گرامی کے سامیہ سے محروم ہو گئے، جو طاعون کی بیاری میں

صرف ۲۲ برس کی عمر میں جملہ علوم وفنون متداولہ سے فراغت حاصل کر کے والیس اپنے گاؤں گوندلانوالہ ضلع گوجرانوالہ تشریف لائے اور تدریس کے ساتھ ساتھ المکہ اسلام ابن تیمیہ، ابن قیم، شاطبی، احمد سر ہندی، شاہ ولی اللہ اور شاہ اساعیل جیسے لوگوں کی کتب کے مطالعہ میں مشغول رہے، جس کی بدولت جلد ہی وہ اپنے تمام معاصرین میں متناز مقام حاصل کرنے میں کامیاب ہوگئے، ۲۰۰ برس کی عمر میں ان کا مشہرہ یورے عالم اسلام میں ہو چکا تھا۔

حفرت مولانا عطاء الله حنيف، حفرت مولانا حافظ الوالحن عبد الله بدهيمالوى، حفرت مولانا حافظ اسحاق لا مورى، حفرت. مولانا حافظ اسحاق لا مورى، حفرت. مولانا حافظ محمد بعبوى ان بي كسب فيض كر يكي تقيد حفرت مولانا عبيد الله رحماني، مولانا الوالغركات احمد مدراتي، حافظ محمد عن مولانا الوالغركات احمد مدراتي، حافظ محمد عن مرحمدي، مولانا محمد يحي شرقيوري، حافظ



عبد المنان نور پوری اور حافظ ثناء الله مدنی جیسے مؤلفین ، مدرسین اور دعاۃ ان کے حلقہ درس ہے مستنفید ہوئے۔

عالم اسلام کی سب سے بڑی دانش گاہ مرکز اسلام مدینہ منورہ میں جامعہ اسلامیہ کے استاذ حدیث بھی رہے، اس کے ساتھ متعدد وقع علمی اور بلند پایہ کتابوں کے مصنف بھی ہیں، جن میں درج ذمل بالخصوص قابل ذکر ہیں:

- ا. الإصلاح (٣ اجزاء، رد بدعات)
  - ٢. تحفة الاخوان (علم الكلام)
- سنقید المسائل ( بعض معاصرین کے فکری انحراف کا ناقدانہ جائزہ )
  - ٣ خير الكلام في وجوب الفاتحة خلف الإمام
  - ۵\_ التحقيق الراسخ في أن أحاديث الرفع ليس لها ناسخ
    - ٧ إثبات التوحيد (ردّ عيمائيت)
- ک۔ بغیة الفحول فی شرح مختصر الأصول (شاه اما عل شهید کرسالد کی شرح به)
  مرحوم کی مطبوعہ ومخطوط مولفات کی تعداد ۱۸ کے قریب ہے ۔حضرت حافظ
  صاحب نے ۱۲ رمضان المبارک ۱۹۰۵ همطابق ۶ جون ۱۹۸۵ میں ۹۰ برس کی عمر
  میں وفات پائی ۔ بروایت حضرت مولانا عطاء اللہ جنیف رشائے حضرت حافظ صاحب
  میں وفات پائی ۔ بروایت حضرت مولانا عطاء اللہ جنیف رشائے حضرت حافظ صاحب
  سے بچاس برس تک بھی تکبیر تحریمہ فویت نہیں ہوئی، مرحوم نماز با جماعت کا ایسا اجتمام
  کرتے کہ اس کی مثال ملنا وجوار ہے، ان جیسا صافی القلب اور عفیف اللمان کم بھی

#### " دُووام حديث"

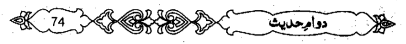
مرحوم حافظ صاحب کی نہایت معرکة الآراء علمی خدمت ہے، جوالینے باب میں اپنی مثال آپ ہے، جولوگ آپ کوعلم کا کباڑ خانہ اور غیر مرتب خزانہ کہتے ہیں، یہ



انتهائی مرتب کتاب ان کے مند پرطمانچہ ہے، یہ اہل علم کے لئے بیش قیمت علمی تخد اور اہل ایمان کے لئے شفاء الصدور ہے، حقیقت یہ ہے کہ کتاب کا ہر صفحہ علم کا بحرز خارہے۔

بارگاہ الہی میں التجا ہے کہ جیسے اس نے مؤلف کی شخصیت کا فیضان علم عام کیاہے، ویسے ہی ان کی اس کتاب کو بھی شرف قبولیت سے نوازے اور ان کی ورجات کی بلندی کا باعث بنائے، اس کی بدولت امت کے دین کے بارے میں فہم وشعور میں استقامت بیدا فرمائے، اہل ایمان کے یقین میں اضافہ کا در بعد بنائے اور اہل تھکیک کی ہوایت کاسامان بنائے مصنف کے اخلاص وللہیت اور حسن عمل کے پیش نظر در بار الٰہی ہے یہ امید برآنے کی توقع رکھی جاستی ہے، وماذ لک علی اللہ بعزیز عزیز گرامی فقدر حافظ شابد محمود سلّمه الله نے اسے جمع کیا، احادیث کی تخریج کی، حسب ضرورت حواشی لکھے، ترتیب دی اور جو کچھ کیا خوب سلیقے سے کیا، حق ب ہے کہ انہوں نے طلبہ علم پر برداا حسان کیا، جو ان کے لئے اتناعظیم الثان علمی تخفہ کتابی شکل بین پیش کر دیا ادر مرحوم حافظ صاحب کے تلافدہ اور ان کےعلوم کے خوشہ چیوں کے لئے یہ وستاویز مرتب کردی، جس سے محرین حدیث اور محدین کے پیدا کروہ تمام شکوک وشبہات کا ازالہ ہوگیا ہے ۔اللد تعالی کے حضور دعا ہے کہ وہ عزیز مرابی کوا خلاص کی دولت سے نوازے ادرایے مزیدعلمی کارنائے سرانجام دینے کی تونیق تخشے اور انہیں اجر جزیل عطاء فرمائے۔

موصوف جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ کے فاضل، علم دوست، سلجھ ہوئے بجوال سال صاحب علم ہیں، ہمارے نہایت محبوب ومحترم اور ہر ول عزیز مرحوم دوست، معروف شاعر والل قلم اور مربی وصلح حافظ وقاری تعیم الحق تعیم (متوفی 1999م) سابق مدیر ہفت روزہ' الاعتصام' کا ہور، کے عزیز وقرابت وار، ان کی عزت



ووقار کے امین وپاسدار ہیں اور سیرت وصورت میں بھی بری حد تک ان کے ساتھ مشابہت رکھتے ہیں، ہراعتبار سے ان کی بہترین یادگار ہیں، ہماری اور مرحوم کے ہم جیسے بے شار ارادت مندوں اور دوستوں کی امیدوں کا مرکز ہیں۔ جہاں ہماری ڈھیروں مخلصانہ وعائیں ان کے ساتھ ہیں، وہاں بے شارعلمی تمنائیں بھی ان سے دابستہ ہیں، امید ہے کہ وہ ان کی پاسداری اور اپنے "عہد الفت" سے وفاداری کریں گے اِن شاء اللہ! و فقه الله لما یحبه ویوضاه

دُّاکرُ حافظ عبدالرشیداظهر ظَّقَّ ا**مسلام آباد** 

۲ اشعبان ۲۰۰۷ ۱۵، ۲۰ اگست ۲۰۰۷



## تقريظ

حافظ عبدالحميد ازهر ثلثة

الحمد لله رب العلمين، أنزل على عبده الكتاب ليبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفكرون، والصلاة والسلام على البشير النذيرسيد الأنبياء وحاتم المرسلين نبينا محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين وأزواحه أمهات المؤمنين وصحبه أجمعين ومن تبعهم

بإحسان إلى يوم الدين \_

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأ شهد أن محمدا عبده ورسوله.

اللهم صل على محمد النبي الأمّي وأ زوا حه أمها ت المؤمنين وذريته وأ هل بيته كما صليت على ال إبراهيم إنك حميد محيد،أما بعد :

الله تعالى كے ہاں پند يده اور مقبول دين صرف اسلام ہے۔ اور اسلام كا قصر فيع جميل الله رب العزت كى نازل كرده كتاب بدى اور حديث وسنت مصطفى سَلَقَيْم كى اساسِ محكم اور اصلِ خابت پر استوار ہے۔ كما ب كو الله تعالى في البيء عظيم ترين بندے اور آخرى رسول حضرت محمد بن عبدالله سَلَقَيْم پر بذريعه وى نازل فر مايا اور اس كا سلسلہ إساد يوں بيان فر مايا:

﴿ وَ إِنَّهُ لَتُعْزِّينُ مُ رَبِّ الْعُلْمِينَ ١٠٠ نَزَلَ بِهِ الرُّومُ الْأَمِينُ ١٠ عَلَى



قُلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ الْمُنْدِارِينَ الْمُنْذِرِينَ الْمُنْدِارِينَ الْمُنْدِارِينَ

(الشعراء: ١٩٣-١٩٥)

"اور بیر کتاب پر وردگار عالم کی نازل کردہ ہے ۔اس کو امانت دار فرشتہ لے کر اترا ہے، لینی اس نے اسے تمہارے دل پر اِلقاء کیا، تا کہ تم (منصب رسالت کے عالی مقام طلین ) ڈر سانے والوں میں سے ہوجاؤ''۔

الله تعالى كى آخرى اور افضل ترين كما ب بھى كتب سابقه كى طرح عوام الناس پر براہ راست نازل نہيں ہوئى، بلكه الله تعالى كى حكمت بالغه اور سنت محكمه كے مطابق حضور ختى مرتبت، رسول اتى مُن الله بي نازل ہوئى، اس لئے كه الله تعالى كے قائم كروہ اس عالم اسباب ميں انسانيت كولاحق امراضِ مزمنه كاعلاج شافى اس كے سوانه تھا: ﴿ لَمُ يَكُنِ الَّذِيْنَ كَفَرُوا مِنُ أَهُلِ الْكِتٰبِ وَالْمُشُوكِيُنَ مُنْفَكِّينَ حَتَّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيْنَة رَسُولٌ مِّنَ اللَّهِ يَتُلُوا صُحُفًا مُطَهَّرة فِيهُا كُتُبٌ فَيْمَة ﴾

(ألبينة : ١-٣)

"کا فرایعنی کتابی اور مشرک کفر سے باز آنے والے نہ تھے، جب تک کہ ان کے پاس واضح دلیل نہ آجا تی، لیعنی اللہ کی طرف سے رسول جو پاک اورا ق کی اللہ کی طرف سے رسول جو پاک اورا ق کی اللہ تا ہوت کرتا ہے، جن میں محکم فرائض ہیں "۔

جناب رسول الله طالقيل كا وظيفه صرف الله وت آيات تك محدود ومخصر نهين، بلكه ان كي تعليم وتوضيح اور ان برهمل كي صورت بيان كرنا بهي ان كي فرائض مين شامل بيء ارشا وبارى تعالى ب

﴿ هُوَ الَّذِي بَعَتَ فِي الْأُمِيْنَ رَسُولًا مِنْهُمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ اللهِ وَ يُزَكِّهُمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبَلُ لِفِي ضَالًا يُزَكِّيهُمُ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبَلُ لِفِي ضَالًا مُنْبِينٍ ﴾ (الحمدة: ٢)

''وبی ہے جس نے امتوں میں ایک رسول انہی میں سے مبعوث فرمایا، جو ان
کے سامنے اس کی آیات تلاوت کرتا ہے اور ان کا تزکیہ کرتا ہے اور کتاب و حکمت
کی تعلیم دیتا ہے اور اس میں شک نہیں کہ وہ اس سے پہلے کھلی گراہی میں ہے'۔
بلکہ جناب رسالت مآب تالیم پر کتاب نازل کرنے سے مطلوب و مقصود بھی بہی
تھا کہ آپ قرآن کی علمی تغییر اور عملی تعبیر بیان کریں، چنا چہ ارشا د باری تعالی ہے:
﴿ وَ اَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا فُرِّلَ إِلْيَهِمُ وَ فَعَلَّهُمُ

وَ اَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا فُرِّلَ إِلْيَهِمُ وَ فَعَلَّهُمُ

وَ يَتَفَعَّرُونَ ﴾ (النحل: ٤٤)

''اور ہم نے تم پرید کتاب اس لئے نا زل کی کہ جوارشا دات لوگوں کیلئے نا زل ہوئے ہیں بتم انہیں کھول کربیان کر دو، تا کہ وہ غور کریں''۔

اور بیر حقیقت بھی قرآن مبین نے کمل وضاحت کے ساتھ بیان فر مادی ہے کہ قرآن ہیں خراری ہے کہ قرآن ہیں ہیں خراری ہے کہ قرآن ہی طرح اس کا بیان وتفییر اور حکمت یعنی اس کی صورت تعمیل بھی بذریعہ وحی نبی اکرم مظافر پر نازل ہوئی اور آپ سکا فیا ہے اس کی بھی تلاوت و تبلیغ فر مائی،ارشا د باری تعالیٰ ہے :

﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعُجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَمُعَهُ وَ قُرُانَهُ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبُعُ قُرُانَهُ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ (القيمة : ١٩٠٦)

''تو (دوران وقی )اس کے ساتھ اپنی زبان کو حرکت نہ دے کہ اس کو جلدی حاصل کرلے، بلکہ بلا شبہ اس کو جمع کرنا اور اے آپ سے پڑھوا نا ہما رے ذمے ہے، اس لئے جب ہم وقی پڑھا کریں، تو تم اس کو سنا کرو، پھر اس کا بیا ن اورتشریح بھی ہمارے ذمے ہے''۔

نيز فرما ما

﴿ وَ أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ وَ عَلَّمَكَ مَا لَمُ تَكُنُ تَعُلَمُ وَ

وارحديث كراها المحال 18

كَانَ فَضُلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيْمًا ﴾ (النساء:١١٣)

- اور الله نے تم پر کتاب اور حکمت نازل فرمائی اور تمهیں وہ کچھ سکھایا، جوتم نہیں ۔ ''اور الله نے تم پر کتاب اور حکمت نازل فرمائی اور تمهیں وہ کچھ سکھایا، جوتم نہیں

جانة تع اورتم پرالله كابرافضل ب-"-

قرآن نے پیشہادت بھی دی کہ جناب رسول اللہ ٹاٹیٹے دین کے بارے میں جو بھی کلام کرتے ہیں، وحی کی ترجمانی کرتے ہیں، ارشاد باری تعالیٰ ہے

سُومِ مَا يَنُطِقُ عَنِ الْهَوْي إِنْ هُوَ إِلَّا وَحُيّ يُّوُخِي﴾ (النحم: ٢، ٤) .

''اور وہ اپنی خوا ہش ہے نہیں بولتا،وہ تو صرف وجی ہے،جواس پر نا زل ہوتی

ہے''۔ اسی طرح آپ مُلْقِیْمُ دین سے متعلق جو بھی کام کرتے ہیں، اس میں بھی وحی کار

اس طرح آپ شاھیم دین سے معنق جو بی کام کرتے ہیں، ان یک کا وی ہو۔ فرما ہوتی ہے اور وہ صرف تعمیل کرتے ہیں،ارشاد باری تعالی ہے

﴿ قُلُ إِنَّمَا أَتَّبِعُ مَا يُؤُخِي إِلَيَّ مِنُ رَّبِّي ﴾ (الأعراف: ٢٠٣)

''کہہ دوکہ میں تو صرف اس حکم کی پیروی کرتا ہوں، جومیرے پروردگار کی طرف

سے بذریعہ وحی میرے پاس آتا ہے''

اى طرح آپ تاليك كن "تقرير" كومنى بروى قرار ديا كيا، ارشاد بارى تعالى ب، الله كيار الله ليكذر المحبيك في النه كيد المحبيك

مِنَ الطَّيِّبِ \* وَ مَا كَانَ اللَّهُ لِيُطُلِعَكُمْ عَلَى الْغَيُبِ وَالْكِنَّ اللَّهَ يَحْتَبِىُ مِنُ رُّسُلِهِ مَنُ يَّشَآءُ فَامِنُوا بِاللَّهِ وَ رُسُلِهِ وَ إِنْ تُؤْمِنُوا وَ تَتَّقُوا فَلَكُمُ

أَجُرٌّ عَظِيُمٌ ﴾ (ال عمران: ١٧٩)

''الله مومنوں کو اس حال میں ہرگز چھوڑے گانہیں، تا آنکہ پاک کو ناپاک سے الگ نہ کردے اور اللہ کا بیجی قانون نہیں کہتم سب کوغیب پرمطلع کردے، البتہ اللہ (اس کام کے لیے) اپنے رسولوں میں سے جسے جابتا انتخاب کر لیتا ہے، تو تم

#### ور دوام حديث ما روام حديث

الله پر اور اس کے رسولوں پر ایمان لاؤ، اگر ایمان لاؤگے اور پر بیز گاری کرتے ہوئے اس کی نافر مانی سے بچو گے، تو تم کو اج عظیم ملے گا''

یمی وجہ ہے کہ ان کی جملہ تعلیمات وہ کتاب کی صورت میں ہوں یا حکمت کی شکل میں ان پرعمل لازم ہے اور اس کی سخت تا کید اور الیا نہ کرنے پر وعید شدید کی گئے ہے، ارشا دباری تعالی ہے :

﴿ مَنُ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهَ وَ مَنُ تَوَلَّى فَمَا أَرُسَلُنْكَ عَلَيْهِمُ حَفِيطًا ﴾ (النساء: ٨٠)

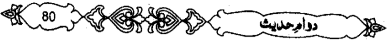
' دجس شخص نے رسول کی فرماں برداری کی، تو اس نے درحقیقت اللہ کی فرماں برداری کی اور اگر کسی ان مجا تگھیان برداری کی اور اگر کسی نے نافر مانی کی، ثو اے رسول! ہم نے تمہیں ان مجا تگھیان نہیں بنا کر بھیوا''۔

اورآپ تَلَيَّمُ كَ جَمَلُه اقوالَ افعال اورتقريرات كو جَمْت قرار ديت موَ عَ فرمايا: ﴿ وَ مَا الْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَا كُمُ عَنُهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللهُ اللهُ

''سو پیغیر تنہیں جو چیز دیں، وہ لے لو، اور جس سے منع کریں، اس سے باز رہو، ' اور اللہ سے ڈرو، بے شک اللہ سخت عذاب دینے والا ہے''۔

اس لئے اہل ایمان کا خاصہ اور طرۂ امتیا زہی ہیہے کہ وہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول مُنَّاثِیُّما کے جملہ احکامات کی بلّا چون وچرانقیل کرتے ہیں اور سمع وطاعت کو اپنا شعار بناتے ہیں، آرشا د ہاری تعالیٰ ہے :

﴿إِنَّمَا كَانَ قُولُ المُؤمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ لِيَحُكُمَ بَيْنَهُمُ اَنْ يَّقُولُوا سَمِعْنَا وَ اَطَعْنَا ۚ وَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ عَنَّهُ وَ مَنْ يُطِعِ اللهِ وَرَسُولَةً وَ يَحُشَ الله وَ يَتَّقُهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَآثِرُونَ ﴿ (النور: ٥١ ، ٥٥)



''مومنوں کی تو یہ بات ہے کہ جب اللہ اور اس کے رسول کی طرف بلائے جا کمیں، تا کہ وہ ان میں فیصلہ کریں، تو کہیں کہ ہم نے تھم س لیا اور مان لیا اور کی فرماں کی لوگ قلاح پانے والے ہیں اور جو مخص اللہ اور اس کے رسول کی فرماں برداری کرے گا اور اس سے ڈرے گا، تو ایسے لوگ ہی مرا دکو پہنچنے والے ہیں'۔ معاندین کی اسلام سے بر ششگی کا اصل سبب یہی تھا کہ وہ جانتے تھے کہ ایمان لانے اور حلقہ بگوش اسلام ہونے کی صورت میں انہیں رسول کا فیا کی غیر مشروط اطاعت کا یابند ہونا ہوگا، اور ان کی جا ہ پہند طبیعتیں اس سے آبا کرتی ہیں، ارشا و

باری تعالی ہے:

﴿ كَذَّبَتُ تَمُودُ بِالنَّذُرِيْ فَقَالُوا اَبَشَرًا مِّنَّا وَاحِدًا نَّتَبِعُهُ إِنَّا إِذًا لَّفِي ضَللٍ وَّسُعُرِثَ ءَ ٱلْقِيَ الذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنُ بَيْنِنَا بَلُ هُوَ كَذَّابٌ آشِرٌ ﴾ ﴿ ضَللٍ وَّسُعُرِثَ ءَ ٱلْقِي الذِّكُرُ عَلَيْهِ مِنُ بَيْنِنَا بَلُ هُوَ كَذَّابٌ آشِرٌ ﴾

''شود نے ہمایت دینے والوں کو جھٹا یا اور کہا بھلا ایک آدی جو ہمیں میں سے
ہم اس کی پیروی کریں؟ یوں ہو تو ہم گراہی اور دیوا گئی میں پڑگے، کیا
ہم سب میں سے ای پروی نازل ہوئی، (نہیں) بلکہ یہ جھوٹا اور خود پند ہے'۔
گو یا وہ اس سنت الہیہ پر معترض تھے، جو کتا ب و حکمت کے زول وہلینے کے
لئے اللہ تعالیٰ کی حکمت بالغہ نے اختیار کی تھی، اور ان کی خواہش تھی کہ ان میں سے
چوایک صاحب کتاب ہو، تا کہ کی کی اطاعت کا ذمہ دارنہ ہو، ارشاد باری تعالیٰ ہے:
چوایک صاحب کتاب ہو، تا کہ کی کی اطاعت کا ذمہ دارنہ ہو، ارشاد باری تعالیٰ ہے:
اللّٰهِ اَللّٰهُ اَعُلَمُ حَیْثُ یَحْعَلُ رِسْلَتَهُ \* سَیُصِیْبُ الَّذِیْنَ اَحْرَمُوُا صَعَارٌ وَسُلُ عَالَٰ اللّٰهِ اَللّٰهُ اَعُلَمُ حَیْثُ یَدُولًا اِسْ کَانُوا یَمُکُرُونَ نَیْ اللّٰهِ وَ عَذَابٌ شَدِیْدٌ بِمَا کَانُوا یَمُکُرُونَ نَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ وَ عَذَابٌ شَدِیْدٌ بِمَا کَانُوا یَمُکُرُونَ نَیْ اللّٰہِ مِن کہ جس طرح کی
د'اور جب ان کے یاس کوئی آیت آتی ہے، تو کہتے ہیں کہ جس طرح کی

#### 

رسالت الله کے پیغیروں کو ملی ہے، جب تک ای طرح کی رسالت ہم کو نہ کے، ہم ہرگز ایما ن نہیں لائیں گے، اللہ خوب جانتا ہے کہ اس نے اپنی رسالت کہاں رکھنی ہے، عنقریب ان مجرموں کو اللہ کے ہاں ذلت اور سخت عذاب پنچے گا، اس لئے کہ مکاریاں کرتے تھے''۔

قرآن تھیم نے بھرا حت تمام واضح کیا ہے کہ ان کے اس تمرداور استکبار کا سبب اللہ تعالیٰ اور آخرت پر ایمان کا فقدان ہے، چناچہ فرمایا :

﴿ بَلُ يُرِيدُ كُلُّ امْرِىء مِّنْهُمُ أَنْ يُّونِي صُحُفًّا مُّنَشَّرَة كَلَّا بَلُ لَا يَخَافُونَ اللَّاحِرَة ﴾ (المدثر:٥٣،٥٢)

''اصل بات یہ ہے کہ ان میں سے ہر شخص جا بتا ہے کہ اس کے پاس کھلی ہوئی کتا ب آئے، ایسا ہر گزنہیں ہوسکتا، حقیقت یہ ہے کہ انہیں آخرت کا خوف نہیں''۔

کچھلوگوں نے'' مسلک اعتدال' کے نام پریہ جا ہا کہ ہم اللہ کی کتاب کو تومان لیں گے،لیکن رسول کے احکا منہیں ما نیں گے،تو اللہ تعالیٰ نے انہیں پکے کا فرقرار دیا اور ان کے دلوں کا بھید کھول کر رکھ دیا:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَ رُسُلِهِ وَ يُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيُنَ اللَّهِ وَ رُسُلِهِ وَ يُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَ رُسُلِهِ وَ يَرِيدُونَ أَنْ يُقَرِّدُونَ أَنْ يَتَخِذُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا أُولِيَكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَ أَعْتَدُنَا لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا أُولِيكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَ أَعْتَدُنَا لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مَنْ فَلِكَ سَبِيلًا أُولِيكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَ أَعْتَدُنَا لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مَنْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

''جولوگ الله اوراس کے رسولوں سے کفر کرتے ہیں اور الله اور اس کے رسولوں کے درمیان تفریق کرنا چاہتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم بعض کو مانتے ہیں اور بعض کونبیس مانتے اور چاہتے ہیں اس کے درمیان کوئی راستہ اختیا رکریں، یہی لوگ

# 

حقیق کافر ہیں، اور ہم نے کافروں کے لئے ایک رسواکن عذاب تیار کررکھا ہے'۔
جب کہ آیک سپیا مومن جو اللہ تعالی پر ایمان اور آخرت پر یقین رکھتا ہے، اسوہ رسول کی پیروی کو اپنی سب سے بوی سعا دت سجھتا ہے، وہ اللہ اور اس کے رسول مُلِیْظِ کے مجم سے سرتا بی تو کبا ان کی اطاعت میں تا مل بھی نہیں کرسکتا۔
﴿ وَ مَا كَانَ لِمُومِنٍ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّٰهُ وَ رَسُولُهُ أَمُوا أَن يُحْوَن لَهُمُ الْحِيرَة مِن أَمُرِهِمُ وَ مَن يَعْصِ اللّٰهَ وَ رَسُولُهُ فَقَدُ ضَلَّ صَنَالًا لَهُ مَا اللّٰهِ وَ رَسُولُهُ فَقَدُ ضَلَّ صَنَالًا لَّهُ مِينَا ﴾ (الاحزاب: ٣٦)

"اور کسی مومن مرد اور مومن عورت کا کا منہیں کہ جب اللہ اور اس کا رسول کو ئی امر مقرر کر دیں، تو اس کا م میں اپنا بھی کچھا ختیا رشجھیں، اور جو کوئی اللہ اور اس کے رسول ٹائیڈ کی نافر مانی کرے، دہ صریح گمراہ ہوگیا"۔

نیز اطاعت رسول سے سرتابی کو بھراحت تمام کفر قرار دیا اور فر مایا

﴿ وَلُ أَطِينُعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ ﴾ (آل عمران: ٣٢)

'' کہد دو!الله اور رسول کا حکم مانو، چھراگر وہ مند موڑیں ،تو بے شک اللہ کا فروں ہے محیت نہیں رکھتا''۔

نيز فرمايا:



سمی بات پرتم میں اختلاف واقع ہو، تو اسے الله اور رسول کی طرف لوٹا ؤ، اگر تم اللہ اور رسول کی طرف لوٹا ؤ، اگر تم اللہ اور انجام کے اعتبار سے بھی زیادہ اچھا ہے'۔

اللہ تعالیٰ پرایمان اور آخرت پریفین والا شخص تو ہر لحظ فکر مند ہوگا کہ اللہ کے حضور ایسے اعمال کے رحاضر ہو، جو صالح ہوں اور اس کے مالک ومولیٰ کو پہند ہو اور روزِمحشر ندا مت سے نج سکے، تو ایسے شخص کے لئے نبی اکرم مُلَّامَّةً کی سیرت طیبہ اور کا ملہ کی اتباع سے بڑھ کرکوئی نعمت نہیں، چنا چہ فرمایا

﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرُجُوا اللَّهَ وَالْيَوُمُ اللَّهَ كَانَكِهُ (الاحزاب:٢١)

"بلا شبرتمہا رے لئے اللہ کے رسول میں بہترین نمونہ ہے، اس مخف کے لئے جو اللہ اور یوم آخری امیدر کھتا ہواور اللہ کو بہت یا دکرتا ہؤ'۔

یبی وجہ ہے کہ امت مسلمہ ٹائٹائٹا کے سلف وظف میں قرآن کے ساتھ ساتھ اس کے بیان یعنی سنت مطہرہ کو ہمیشہ جبت ما ناگیا ۔ صحابہ کرام نے اس اتباع سنت کی بدولت اللہ کی جانب سے ﴿السَّابِقُوْنَ اللَّوَّلُوْنَ ﴾ کا لقب پایا اور فلاح کامل کی سند یائی، ارشاد باری تعالی ہے :



اوصاف کو وہ اپنے ہاں تورات اور انجیل میں لکھا پاتے ہیں، دہ انہیں نیک کام کا تھم دیتے ہیں اور برے کام سے روکتے ہیں اور پاک چیزوں کو ان کے لئے طال کرتے ہیں اور ان پر سے بوجھ طال کرتے ہیں اور ان پر سے بوجھ اور طوق، جو ان کے سر پر اور گلے میں تھے، اتارتے ہیں، تو جو لوگ ان پر ایمان لائے اور ان کی رفاقت کی اور انہیں مدد دی اور جو نور ان کے ساتھ نازل ہوا، اس کی بیروی کی، وہی مرادیانے والے ہیں'۔

نی اکرم طافی کی الرفیق الاعلی سے جاسلنے کے بعد صحابہ کرام، خلفاء راشدین کتاب اللہ کے ساتھ ساتھ سنت مصطفیٰ کی پیروی کرتے رہے، چنا چہ مشہور تابعی حضرت میمون بن مہران رشائلہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابو بکر ڈاٹٹؤک ساسنے کوئی مسلہ پیش ہوتا، تو وہ کتاب اللہ میں دیکھتے، اس میں ال جاتا، تو اس کے مطابق فیصلہ کرتے اور اس معا ملہ میں انہیں رسول اللہ طابق فیصلہ کرتے اور اس معا ملہ میں انہیں رسول اللہ طابق کی سنت کا علم ہوتا، تو اس کے مطابق فیصلہ کرتے، اگر ایسا نہ کر پاتے، تو مسلما نوں کے سنت کا علم ہوتا، تو اس میں معلوم ہے کہ رسول اللہ طابق فیصلہ فرمایا ؟، بسا اوقات یوں ہوتا کہ بہت سے لوگ اس مسلہ میں نبی اکرم طابق فیصلہ فرمایا ؟، بسا اوقات یوں ہوتا کہ بہت سے لوگ اس مسلہ میں نبی اکرم طابق فیصلہ فرمایا ؟، بسا اوقات یوں ہوتا کہ بہت سے لوگ اس مسلہ میں نبی اکرم طابق فیصلہ فرمایا ؟، بسا اوقات یوں ہوتا کہ بہت سے لوگ

"الله كاشكر ہے جس نے ہم ميں ايسے لوگ پيدا كيے، جو ہما رے لئے ہما را دين محفوظ كيے ہوئے بيں" \_ (سنن دارى )

اور اس بارے میں صحابہ کرام ٹی گئٹ اور تابعین بالإحسان ﷺ کے آثار کا استقصاء کرنے کے لئے دفتروں کے دفتر درکار ہیں۔

ائم مجتدین میں سے ہرایک سے سنت مشرفہ پر عمل کا وجوب تواتر سے تا بت ہے، امام ابوصنیفہ المسلف کا قول: " إذا صح الحدیث فهو مذ هبی " زبان زد

# 

خاص وعام ہے، امام مالک رشائے تو اپنے درس کا آغاز ہی میہ کر کرتے: "ما من أحد إلا ويؤ حذ من قو له وير دعليه إلا صاحب هذا القبر" " برايك كى بات مانى بھى جاسكتى ہے اور رد بھى كى جاسكتى ہے، سوائے اس قبر

مسہر آیک کی بات ما کی ملی جانسی ہے اور رد بھی کی جانسی ہے، سوائے اس قبر والے کے''،اور قبرشریف کی طرف اشارہ کرتے۔

امام شافعی برالت کی تصنیف لطیف "الرسالة" تو سنت کے مقام اور اس سے استفادہ کی صورتوں کے بیان نیز اخبار آحاد کے نام پراحا دیث صححہ کا احمال کرنے والوں کے شبہات کے ازالے میں الہامی تحریر ہے۔

بیان قرآن کی کیفیات کی تفصیل ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

ومنه ما أحكم فرضه بكتا به وبين كيف هو على لسان نبيه مثل عدد الصلاة والزكاة و وقتها وغير ذلك من فر ائضه التي أنزل من كتا به"\_

"ومنه ما سن رسو ل اللّه ﷺ مما ليس للّه فيه نص حكم وقد فرض الله في كتا به طاعة رسوله ﷺ والإنتهاء إلى حكمه فمن قبل عن رسو ل الله فبفر ض الله قبل "\_ (الرسالة: ٢٢)

"بيان احكام كى ايك صورت بيب كم الله تعالى نے اپنى كتاب بيس كى امر كى فرضيت تو صراحت بي ذكر فر ما دى، تا ہم اس كى اوا يكى كى كيفيت اپنے نبى كى زبان بي كرائى، مثلاً نما زول كى تعداد، زكا ة كے (احكام) اور اس كى مقا دير اوراسى طرح كے دير فرائض جواللہ تعالى نے اپنى كتاب ميں نازل فر مائي،" وراس كى ايك صورت بي بھى ہے كہ جناب رسول الله تا الله عن ايك طريقة مقرر قرما يا، اس امر كے بارے ميں الله تعالى كى طرف سے نص تو وار دنيس، تا ہم معلوم ہے كہ الله تعالى كى طرف سے نص تو وار دنيس، تا ہم معلوم ہے كہ الله تعالى كى طرف سے نص تو وار دنيس، تا ہم معلوم ہے كہ الله تعالى نے اپنى كتاب ميں اپنے رسول الله عالى خالى الله عن ال



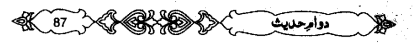
فرض کی ہے، تو جس نے جناب رسول الله عَلَيْظِ کے ارشا و کی تعمیل کی، اس نے الله تعالیٰ کا عائد کروہ فرض اوا کیا''۔

رہے امام احمد بن حنبل بڑاللہ تو ان کا تو لقب ہی "امام اھل السنة والجماعة" ہے۔
قرون مفصله ومشهود لها بالخير كے بعد كى تا رخ تشت وا فتراق كى تا
رخ ہے \_اہل حدیث وا بل الراكى كا اختلاف سا ہنے آیا، نقهى مكا تب فكر وجود میں
آئے، سیاسی دھڑے بندى ہوئى، شریعت وطریقت كی تقسیم اس پرمستزا دہوئى، لیکن
اس تمام ہنگا مدآرائى اور سرو وگرم جنگوں كے ماحول میں بھى سنت كى تشریعى حیثیت
کیمی متاز عدمیں ہوئى۔

ائل سنت والحدیث تو اس کے جمیشہ علمبر دار رہے"و کانوا أحق بھا وأهلها" شیعہ، خوارج، معزلہ، مشکمین، متصوفین کی نے بھی اس کی جمیت میں کلام نہیں کیا، بلکہ سب اپنے اپنے موقف کی تائید میں کتاب اللہ کے ساتھ ساتھ احادیث سے استدلال کرتے رہے اوران میں سے ہرگروہ کی مؤلفات اس امر کا بیّن ثبوت ہیں۔ بعض احادیث کی تھیج وتضعیف پر تو اختلاف ہوا، لیکن فی الجملہ حدیث وسنت کی جمیت اوراس کی تشریعی حیثیت بھی متازع فینہیں ہوئی۔

یہاں تک کہ علم کلام کی چھاپ رکھنے والی کتب اصول فقہ میں بھی سنت مطهرہ کو کتا ہے اللہ کا قرین اور مسائل شرعیہ میں غیر متنا زعہ طور پر جحت ہوناتشلیم کیا گیا ہے، سعد الدین تفتا زانی متأخرین میں بہت بڑا نام ہے، رقمطراز ہیں

"فإن قلت فما بالهم يجعلون من مسائل الأصول إثبات الإحماع والقياس للأحكام ولا يجعلون منها إثبات الكتاب والسنة لذلك؟ قلت: لإن المقصود بالنظر في الفن هي الكسبيات المفتقرة إلى الدليل و كو ن الكتاب والسنة حجة بمنزلة البديهي في نظر



الأصولي لتقرره في الكلام وشهرته بين الأنام بخلاف الإحماع والقياس". (التلويح على التوضيح: ص٢٣)

"اگرتم سوال کروکہ کیا وجہ ہے کہ علاء اصول اجماع اور قیاس کی جیت کے اثبات کو مسائل اصول میں ہے گردانتے ہیں، لیکن کتاب اور سنت کی جیت کے اثبات ہے تعرض نہیں کرتے اور نہ آئییں مسائل اصول میں سے باور کرتے ہیں؟ تواس کے جواب میں کہوں گا: اس فن میں غور وگرکا موضوع وہ امور ہیں، جن کا تعلق استنباط واستخراج ہے، جو دلیل کے تاج ہوتے ہیں، جب کہ کتاب وسنت کا جمت ہونا تو ایک اصولی کے نرد یک بدیجی امر ہے، جو علم کلام میں مسلم ہور تمام لوگوں میں مشہور ہے، جب کہ اجماع اور قیاس کا بیمعالم نہیں ہے"۔ اور تمام لوگوں میں مشہور ہے، جب کہ اجماع اور قیاس کا بیمعالم نہیں ہے"۔ ای طرح مسلم النبوت اور اس کی شوح فواتح الرحموم میں ہے ۔ ای طرح مسلم النبوت اور اس کی شوح فواتح الرحموم میں ہے ۔ لکتاب و السنة و الإحماع و القیاس من علم الکلام لکن تعرف الأصولی لحجیة الإحماع و القیاس لإنهما کثر فیھما الشعب من النحوارج و الروافض، (حذلهم الله )، أما حجیة الکتاب و السنة فمتفق علیها عند الأمة ممن یدعی التدین کافة فلا حاجة للذکر"۔ (۱۷۱ ط حلبی)

"کتاب، سنت، اجماع اور قیاس کی جیت علم کلام کا موضوع ہیں، تاہم علاء اصول صرف اجماع اور قیاس کی جیت سے تعرض کرتے ہیں، اس لیے یمی وہ اصول میں، جن کے بارے میں خوارج اور روافض وغیرہ احمقوں کی طرف سے شور وشغب کیا گیا ہے، جہاں تک کتاب اور سنت کا تعلق ہے، تو ان کی جیت ساری امت کے ہاں متفق علیہ مسئلہ ہے، بشرطیکہ وہ دین کے ساتھ نسبت رکھتے ہوں، اس لیے ان کی جیت ہے تعرض کی ضرورت نہیں"۔

کتاب اللہ کی قرین ہونے کے اعتبار سے سنت مطہرہ اسلام کے معاندین کے معاندین کے معاندین کے معاندین کے معاندین کے معاندین کا شاخہ بنی، اس پر داخلی حملے بھی ہوئے اور خارجی بھی، وضعی احادیث کی اشاعت کے دریعے اس کو مشکوک بنانے کی کوشش بھی کی گئی اور امت محمدید ٹالیا اشاعت کے طرۂ اخمیاز اور سرمایہ افتخار اصول نقد حدیث کے بارے میں عدم اعتاد کی فضا پیدا کرنے کی سعی نامشکور بھی ہوئی ۔ کلامی اور درآ مدی نظریات سے متاثرہ عقول کا ایقان کرنے کی سعی نامشکور بھی ہوئی ۔ کلامی اور درآ مدی نظریات سے متاثرہ عقول کا ایقان بھی متزلزل ہوا، جس کے انثرات اصول فقہ کے توسط سے بعض فقہی مکا تب فکر کے فروع تک بھی چنچے، تاہم اللہ تعالی کا فرمان واجب الإذعان:

﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلُنَا الذِّكُرَ وَ إِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ (الحجر:٩)

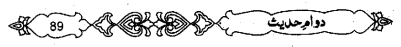
" بلا شبہ بیہ کتاب نصیحت ہمیں نے نازل کی اور ہمیں اس کے محافظ ہیں "۔

ہرز مانے میں اپنی صدافت کا اعلان کرتا رہا اور ہرعبد میں ایسے جہابذہ وعباقرہ پیدا ہوئے، جنہوں نے شکوک وشبہات اور سازشوں کا تارپود بھیر کر رکھ دیا اور قرآن

کے ساتھ ساتھ سنت پر بھی اہل ایمان کا ایمان روز افزوں رہا ِ:

﴿ وَلِيَعُلَمَ الَّذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ انَّهُ الْحَقَّ مِن رَّبِكَ فَيُؤُمِنُوا بِهِ فَتُحْبِتَ لَهُ قَلُوبُهُمْ وَ إِنَّ اللَّهَ لَهَادِ الَّذِينَ امَنُوا إلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (العج: ١٥) ثُوا ربيه بهي مقصود تقاكه جن لوگول كوعلم عطا ہوا ہے، وہ جان ليس كه بيديعي وى تمهارے پروردگار كي طرف سے حق ہے، تو وہ اس پر ليمان لائيس اور ان كے دل الله كي حضور جمك جائيں اور جولوگ ايمان لائے بيں ، الله ان كوسيد هے دست كي بدايت كرتا ہے ''

چناچه امام شافعی، امام احمد بن طبل، امام محمد بن اساعیل البخاری، امام یکی بن معین، علی بن معین، علی بن معین، علی بن مدین، امام ابن قتیبه، امام محی السنة البغوی، حافظ ابن حزم الأندلسی، شیخ الإسلام ابن تیمیه، حافظ ابن القیم، علامه محمد بن ابراهیم



الوزیر، رحمهم الله وغیرهم و کثیر ماهم، سب نے اپنے اپنے ادوار میں اس زمانے کی ضرورت کے مطابق سنت مطہرہ کے حظیرہ قدس کا دفاع کیا، جزاهم الله عن الإسلام والسنة خیر الجزاء ۔

بلا شبه یمی وه مِقدس گروه ہے، جس کی نسبت إمام أهل السنة والجماعة احمد بن عنبل شلش نے کہا:

"الله كاشكر ہے جس نے انقطاع نبوت ورسالت كے زمانے ميں اہل علم ميں سے ايسے افراد پيدافر مائے كہ جو گراہی ميں گرفتار افراد كو راہ ہدايت كی طرف بلاتے ہيں، اور لوگوں كی جانب سے پنچائی جانے والی تكليف اور اذیت پر صبر شرتے ہيں اور الله كی كتاب كے ذریعے مُر دوں كو زندہ كرتے ہيں اور بصيرت سے محروم لوگوں كو الله ك توركی بدولت بصيرت سے بہرہ مندكرتے ہيں۔ چناچہ اس گروہ نے كتے ہی كشتگانِ ابليس كو زندہ كيا اور بطكتے ہوئے كتے ہی گم كردہ راہوں كو صراطِ متنقم پر گامزن كيا، ان حضرات نے انسانوں كوكس قدر فيض ياب راہوں كو صراطِ متنقم پر گامزن كيا، ان حضرات نے انسانوں كوكس قدر فيض ياب كيا اور اس كے بدلے ميں لوگوں كا ان سے سلوك كس قدر برا ہے۔

یمی جماعت ہے جو غلو پیندوں کی تحریف،باطل پرستوں کی دروغ بافی اور جاہلوں کے لفظی ہیر پھیرکو کتاب اللہ سے دور رکھتے ہیں''۔(مقدمة الرد علی العجدسية) اور ان حضرات کے وجود مسعود کے توسط سے حضور نبی اکرم سُکھیٹی کا بید فرمان

ذيثان حرف بحرف پورا موا كه:

"إن الله تعالى يبعث لهذه الأمة على رأس كل ما ئة سنة من يحدد لها دينها "\_(أبوداود )

''الله تعالی اس امت میں ہرصدی کے سرے پرایسے افراد پیدا فرما تا رہے گا، جو ان کے لیے ان کے دین کی تجدید واحیاء کرتے رہیں''۔ اور الله تعالی کے قرمان عالی شان ﴿ قُلَّةٌ مِنَ الْاَ خَوِیْنَ ﴾ (الواقعة ٤٠٠)

اور بفحوائے قرمان نبوی "یدحمل هذا العلم من کل حلف عدوله "

الله الله آج بھی پوری آب وتاب سے جاری ہے اور ذہبی عصر امام عبد الرحمٰن بن کی المعلمی کی تالیفات بالخصوص "الأنوار الکاشفة "اور" التنکیل"، علامہ محمد عبد الرزاق حمزہ کی تصنیف لطیف "ظلمات أبی ریه، مولانا شرف الدین محدث وبلوی کی تالیف" آیک اسلام"، محدث عصر شخ محمد ناصر الدین البانی کی جملہ مؤلفات، جمت الحدیث مولانا محد آلمعیل سلفی کے رسائل، اس زمانہ میں طراز اول کے مونہ صادق شخ عبد العربین بن عبد الله بن باز کے مقالات اور بیہتی زمال، غزالی دورال، محدث عصر، مند پنجاب، استاذ الأساتذه، العالم الألمعی، الفقیه العبقری، حافظ محمد گوندلوی کی تصنیف "دوام حدیث"، ان مجددین علوم نبوت کی مسیحانفسی کا منہ بولیا شہوت ہیں۔ رحمه الله رحمة واسعة

ان میں سے ہر کتاب، متطاب اور لاجواب ہے، تاہم بلاخوف تر دید اور ادنی تامل کے بغیر کہا جاسکتا ہے کہ' دوام حدیث'اس سلسلة الذہب میں ایک منفرد اور متاز مقام کی حامل کتاب ہے۔

اس تصنیف لطیف میں حضرۃ العلام محدث گوندلوی را شائے نے ہمارے زمانے کے عوبہ روزگار گروہ کی حقیقت کو بے نقاب کر کے رکھ دیا ہے، جو پوری امت کے متفق علیہ اور اجماعی موقف سے انحراف ہی نہیں بعناوت کر کے صرف یہی نہیں کہ سنت مطہرہ کو جمت نہیں سمجھتا، بلکہ خاکش بدہن اسے دین کے خلاف سازش قرار دیتا ہے اور اس کے باوصف اسے یہ اصرار بھی ہے کہ وہ قرآن پر ایمان رکھتا ہے! ﴿ وَاللّٰهُ یَشْهَدُ إِنَّهُمُ لَکُنِدُونَ ﴾ جو حضرت ' رواروی'' منکرین حدیث وسنت کو محزلہ کا جدید ایڈیشن قرار دیتے ہیں، انہوں نے 'علاء وفضلاء'' کے اس خریج خوردہ گروہ کے ساتھ انصاف نہیں کیا ہیں، انہوں نے ' علاء وفضلاء'' کے اس خریج خوردہ گروہ کے ساتھ انصاف نہیں کیا

اور نداس طاکفہ فارقہ (مکرین سنت) کے اصول پر غائر نظر ڈالی، وگرنہ ان پر مخفی نہ
رہتا، وہ صرف مکرین سنت نہیں، بلکہ واضح طور پر مکرین دین ہیں اور ان کے رؤساء
وکبراء کے مسلمہ قرآنی نصوص سے ناواقعی، قرآن میں اطاعت رسول ساھیا کی تاکید
سے لاعلمی یا ان کے معانی تک نارسائی نہیں ہے، بلکہ حضرت حافظ صاحب کی شخین
کے مطابق یہ فتنہ خالصہ یاطنیت ہے، جس کا خمیر اسلام وحمنی سے اٹھا ہے اور جس کے مطابق یہ فتنہ خالصہ یا اور اعلیار کا رفر ما ہے، جس کے زیرِ اثر ان کے اسلاف نے کہا تھا کہ:

﴿ لَوُ لَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا الْمَلْقِكَ أَوْ نَرْى رَبَّنَا﴾ (الفرقان: ٢١)

اور جن کے ہواجس اور خواہشات نفس کو قر آن حکیم نے سے کہہ کریان فرمایا:

﴿ بَلُ يُرِيدُ كُلُّ امْرِي مِنْهُمُ أَنْ يُؤْتِي صُحُفًا مُنَشَّرَةَ ﴾ (المدثر:٢٥)

الله تعالی اور یوم آخرت پر ایمان نه لانے کی پاداش ہے کہ اس گروہ کے منسبین جناب رسول الله مالی کم اسوہ حسنہ پر عمل کو سعادت اور ذریعہ نجات باور کرنے کی بجائے اس سے بدکتے ہیں :

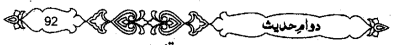
﴿كَأَنَّهُمُ حُمُرٌ مُّسُتُنْفِرَة فَرَّتُ مِنْ قَسُورَة﴾

حضرت نے ان کے مرض کی بالکل درست تشخیص فرمائی کہ بیلوگ بظاہر ختم نبوت پر ایمان کا دم بھرتے ہیں، لیکن در حقیقت خود مقام نبوت پر براجمان ہونا چاہتے ہیں۔ ان کا خدموم ومشئوم مقصد صرف بیہ ہے کہ امت محمد یہ فائل الله اسلام وقد فعل!
کر کے اس کے بدن سے روح محمد نکال سکیں ۔ خیبهم الله و خذلهم وقد فعل!

ال مذموم مقصد کے حصول کے لیے انہوں نے لغوی مغالطوں کا سہارالیا ہے،

حضرت حافظ صاحب نے ان مغالطوں کو هباء منشور اکر دیا اور طن کے مختلف معانی

16134



بیان کرنے کے ساتھ مدارج علم اور ڈرائع علم کا تفصیلی جائزہ پیش کردیا ہے اور ایمان افروز دلائل وبرا بین کے ساتھ ثابت کیا ہے کہ حدیث نبوی کا معظم حصہ علم قطعی اور یقینی کا سرمایہ ہے۔ وللہ درہ!

''دوام حدیث' صرف بیان جیت حدیث ہی نہیں، بلکہ بیان عظمت حدیث اور بیان ضرورت حدیث اور بیان خیات حدیث اور بیان ضرورت حدیث بھی ہے۔''دوام حدیث' حدیث کے وجوہ اعجاز کا بیان ہے اس لیے کہ حدیث بیان ہے قرآن کا،جس کا امتیازی وصف ہے کہ وہ ایبا آ فاب ہے جو خود ہی دلیل آ فاب ہے ﴿ وَ يَتُلُونُهُ شَاهِنٌ مِنْهُ ﴾ (هود :١٧)

اس کی صدافت اور اس کے کلام اللہ ہونے کی شہادت اس کے اندر موجود ہے، اور وہ اس نبی اُتمی لقب کا کلام اور بیان ہے، جن کے بارے میں کہا گیا، وصدق من قال:

لو لم يكن فيه آيات مبينة

كانت بديهيته تاتيك بالخبر

''اگر ان میں واضح معجزات نه بھی ہوں، تو بھی ان کی پہلی جھک ہی تہمیں ان

کی صدافت بنانے کے لیے کافی ہے۔''

اسی طرح حدیث بذات خود دلیل ہے کہ بیاس کا کلام ہے اور اس کی تعلیم

ہے،جس کا وصف ہیہ ہے

﴿ وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحُيُّ يُؤخى ﴾ (النحم: ٢٠٣)

چنانچہ احادیث میں بیان شدہ عبادات وفرائض کا طریق پر وقار، اذ کارمسنونہ میں مضمر منجہائے معرفت اور ادعیہ مسنونہ کا سوزوگداز، کیا بید دلیل نہیں ہے کہ بیاسی

قلب اطہر سے صادر ہوئے ہیں، جومہط وی اور مطلع انوار تنزیل ہے؟ -

غرضیکہ بیہ سِفرجلیل علوم ومعارف حدیث کا خزینہ ہے اور ایک صاحب نظرا سے میں میں نند سے میں ہے۔

د کھے کرید کھے بغیر نہیں رہ سکے گا



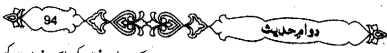
زفرق تابہ قدم برکجا کہی گرم کہ شمہ دامن دل می کنند کہ جاانیجا ست

علامہ زمان کی اس عظیم الشان تالیف جس کی نظیر اس کے نظائر میں نہیں، اس کے متعلق ایک میچدان کا کچھ کہنا، جسارت کے زمرے میں آتا ہے لیکن وقت کے سلطانِ علم کی دربائی اور علوم ومعارف کے اس کاروان کی حدی خوانی بھی ایک اعزاز ہے، جس کے لیے اللہ کا شکر گزار اور عزیز کرم، فاضل جلیل اور عالم نبیل حافظ شاہر محود وفقه الله کا ممنون ہوں، جن کی وساطت سے بیاعزاز نصیب ہوا۔

حافظ شاہر محود صاحب تمام طلاب علم خصوصاً حضرۃ العلام محدث گوندلوی کے معارف کے شاکفین کے شکریہ کے مستحق ہیں کہ انہوں نے اس گبیند معارف کو منصد شہود پر لانے کے لیے سعی مشکور فر مائی اور اس پر مفید حواشی لکھ کر اس کی افادیت کو آسان اور کئی چند کردیا ہے ۔ ضرورت اس امر کی ہے کہ حضرت العالم الربانی والفقیه اللوذعی والفاصل الالمعی حافظ محمد گوندلوی راست کی جملہ تالیفات کو جو زبان اردو میں ہے، عربی زبان میں منتقل کیا جا سکے ۔ کیوں کہ جب سے انہوں نے کتب تراجم میں حافظ صاحب کے بارے میں پڑھا ہے، وہ زبان حال سے ہی نہیں زبان قال سے ہی نہیں زبان قال سے ہی نہیں زبان قال سے ہی نہیں

مشاطہ را گو کہ ہر اسباب حسٰ بار چیزے فزوں کند کہ تماشا بما رسد

مجھے یقین ہے کہ دین سے تعلق رکھنے والا جوشخص بھی حضرۃ العلام کی اس تصنیف کینے کا مطالعہ کرے گا، میری اس دعا پر آمین ثم آمین کہے گا کہ اللہ تعالی مؤلف علام کو منت کے ساتھ اعلیٰ علیمین میں مقام عطافر مائے، ان کے درجات بلند فر مائے۔ اور پوری لگن کے ساتھ اس سِفر جلیل کی خدمت کرنے اور طلاب علم تک اسے اور پوری لگن کے ساتھ اس سِفر جلیل کی خدمت کرنے اور طلاب علم تک اسے



پنچانے پر اللہ تعالی حافظ شاہر محمود صاحب اور ان کے جملہ رفقاء کی اس خدمت کو شرف قبول سخشے، ان کے علم وکمل میں برکت فرمائے اور اسلام اور علوم حدیث کی طرف سے انہیں جزائے خیر عطافرمائے۔

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين

خادم العلم والعلماء

حافظ عبد الحميد ازهر

محمدي مسجد، راولپندي

۲۷ رشعبان ۱۲۸ ه. ۸ رخمبر ۷۰۰۶ و



#### ويباچه

"دو اسلام" کا دیباچہ پڑھنے سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ مصنف کی تربیت شروع سے ایسے ماحول میں ہوئی ہے، جس کاقدرتی متیجہ یہ ہونا چاہئے کہ وہ حقیقی اسلام سے بالکل ناآ شنا رہے اور مجموعہ رسوم کو اسلام سجھ کر اس کا ذمہ دار حدیث کو تشہرائے۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ:

"میں مسلسل چودہ برس تک حصول علم کیلئے مختلف علماء وصوفیاء کے ہاں رہا، درس نظامی کی تکمیل کی سینکڑوں واعظین کے وعظ نے، بیسیوں دینی کتابیں پڑھیں، اور بالآخر مجھے یقین ہوگیا کہ اسلامی تعلیمات کا ماحصل یہ ہے:

- 🗘 فرائض خمسة لعني توحيد كا اقرار اور صلوة ، زكوة وصوم اور حج كى بجا آورى \_
  - 🗘 اذان کے بعد درود شریف پڑھنا۔
  - 🍪 مختلف رسومات مثلاً جمعرات، ختم، چہلم، گیارہویں وغیرہ کو با قاعدگی ہے ادا کرنا۔
    - 🏕 قرآن کی عبارت پڑھنا۔
    - اللہ کے ذکر کوسب سے بڑا عمل سمجھنا۔
      - 🗘 الحچل الحچل كر بُوحق كا ورد كرنا\_
        - 🗳 قرآن اور درود کے ختم کرانا۔
      - 🔷 نجات کیلئے کسی مرشد کی بیعت کرنا۔
        - ک مردوں سے مرادیں مانگنا۔
          - 🐠 مزاروں پر سجدے کرنا۔



- 🐠 تعویذوں اور گنڈوں کومشکل کشاسمحصا۔
  - 🗘 غليظ لباس كو پيغيبري لباس سمجصنا 🗝
- 🗘 سر کوں پر اور بازاروں میں سب کے سامنے ڈھیلا کرنا۔
- 🎓 آنخضرت مُلَيْزًم كوعالم الغيب، نيز حاضر و ناظر سجصار
- ﴿ کسی بیاری یا مصیبت سے نجات حاصل کرنے کیلئے ملا جی کی ضیافت کرنا۔
  - 🗘 گناہ بخشوانے کیلئے قوالی سننا۔
  - 🕸 غیرمسلم کو ناپاک ونجس سمجھنا۔
  - 🐠 امام ابوحنیفه کی فقه پر ایمان لانا۔
    - 🕏 صحاح سته کو وحی سمجھنا۔
- ک تمام علوم جدیده مثلاً طبیعیات، ریاضیات، اقتصادیات اور تعمیرات وغیره کو کفر خیال کرنا۔
  - 🐠 غور وفكر اور اجتهاد واشنباط كو گناه قرار دينا ـ
    - 🗘 صرف کلمه پڑھ کر بہشت میں پہنچ جانا۔
- مرمشکل کا علاج عمل اور محنت سے نہیں، بلکہ دعاؤں سے کرنا۔ مثلاً سوتے وقت سے دعا پڑھنا .....اللهم باسمك أموت وأحيى .....خواب میں خواجہ خضر کی زیارت ہوگی۔ اور جاگوتو بید دعا پڑھو ..... بسم الله الذي أحياني بعد ما أماتنى ..... تاكہ حورين تمهارا منه جائيں۔ (الح) ●
- افسوس! مصنف نے عمر عزیز کے چودہ برس فضول ضائع کر دیے۔ ہمیں واقعی دکھ ہور ہا ہے کہ انہوں نے درس نظامی کی سکیل کرکے اسلام کو اگر یہی کچھ سمجھا ہے،

دکھ ہورہا ہے کہ انہوں نے درس نظامی کی سیس کرتے اسلام کو اگر ین چھ جھا ہے، جو انہوں نے بیان فرمایا ہے، تو اس سے یہی بہتر تھا کہ وہ ان کتابوں کو پڑھنے کی

<sup>📭</sup> دو اسلام:۱٤



بجائے کوئی اور چھوٹا موٹا کام کر لیتے!

ہاں تو جناب! درس نظامی کی کتابوں میں آپ نے کہیں بھی جہاد کا ذکر نہیں پڑھا؟ جبکہ درس نظامی کا ایک ادنی طالب علم بھی جانتا ہے کہ فقہ و حدیث میں جہاد کے احکام و مسائل کثرت سے موجود ہیں۔ اور یہ گناہ بخشوانے کیلئے قوالیاں سننا، مزاروں پر سجدے کرنا، اچھل اچھل کر ھُوحق کرنا، مُر دول سے مرادیں مانگنا وغیرہ وغیرہ، درس نظامی کی کون می کتاب میں آپ نے بڑھا ہے؟

حدیث تو ان تمام لغویات کی تر دیدے پر ہے اور آپ یہی باتیں حدیث ہے منسوب فرمارہے ہیں!!

اوراس چودہ سالہ طویل مدت میں کیا آپ کی نظر سے ایک رسالہ بھی ایسانہیں گذرا، جس میں امور متذکرہ کے خلاف مدلل طور پر پچھ لکھا گیا ہے؟

مصنف نے یہاں تو صرف اسی قدر لکھا ہے کہ درس نظامی کی پیکیل کی، لیکن آگے چل کر''یانچویں باب' میں لکھتے ہیں:

> "میرا کوئی شخ الحدیث نہیں، اگر میں کسی شخ الحدیث کے اڑنگے پر چڑھ جاتا، تو وہ مجھے اقلیم تھائق سے بہت دور اوہام وظنون کی دنیا میں لے جاکر وہ پٹخنی دیتا کہ میرا سراور نظریہ دوآب کی طرح چکرا جاتے۔"(ص: ۱۲۰)

### مصنف كامبلغ علم!

اور مصنف کے استدلال کو دیکھ کرہم اس نتیجہ پر پہنچے ہیں کہ مصنف نے قرآن کی آیات اور احادیث کو لکھتے وقت اچھی طرح ان کو دیکھنا بھی گوارانہیں کیا۔ یاممکن ہے بیان کی درس نظامی میں چودہ سالہ محنت کا نتیجہ ہو۔!



چنانچہ" پانچویں باب" کے (صفحہ: ۱۱۰) پر قرآن مجید کی ایک آیت اس طرح

لکھی ہے:

" إنما أوحي إلى هذا القرآن لأنذكر به"

اور'' بیسویں باب''(ص: ٣٣٦) میں پھراس آیت کا ذکر کیا گیا ہے۔ حالانکہ قرآن مجید میں کسی مقام پران الفاظ کے ساتھ یہ جملہ نہیں آیا۔

اسی طرح احادیث لکھتے وقت بھی اختیاط سے کام نہیں لیا گیا۔ چنانچہ''دسویں باب'' میں لکھتے ہیں کہ:

"فقد كا مسئلہ تو يبى ہے كہ حائفہ روزہ ركھے اور نماز نه پڑھے۔ "إن الحائض تقضي الصيام ولا تقضي الصلوة" ..... كه حائفہ روزے ركھے اور نماز نه پڑھے .... ليكن حضرت عائشہ والله عن موایت ہے كه حضور مُلَّيْرُم كى ايك زوجه حضور مُلَّيْرُم كے ہمراہ معتلف ہو گئيں۔ اس دوران ميں انہيں حيض شروع ہو گيا اور حالت يہ ہو گئى كہ جب وہ نماز پڑھتى تھيں، تو ميں انہيں حيض شروع ہو گيا اور حالت يہ ہو گئى كہ جب وہ نماز پڑھتى تھيں، تو ميم ان كے نيچ برتن ركھ ديتے تھے، تاكہ خون معجد ميں نہ گرنے پائے۔ ہم ان كے نيچ برتن ركھ ديتے تھے، تاكہ خون معجد ميں نہ گرنے پائے۔ (بعدارى : ١ / ٢٤٢ ، ٢٢٩)

اس عبارت میں مصنف نے تین جگہ فلطی کی ہے:

- نقد کے حوالے ہے لکھا ہے کہ حاکفہ روزہ رکھے، حالانکہ ایک اونی طالبعلم بھی جانتا ہے کہ حاکفہ کو نہ نماز پڑھنے کی اجازت ہے، نہ روزہ رکھنے کی۔ بلکہ روزہ کی قضا کا!!
- و عربي عبارت "إن الحائض تقضي الصيام ولا تقضي الصلوة " كا ترجمه بهي غلط كيا ہے۔ صحح ترجمہ بيہ كه " ما كفه روز كى قضا و ك اور نماز

<sup>●</sup> ويكيس: الهداية: كتاب الطهارة، باب الحيض والاستحاضة، (ص: ٣٢)



کی قضانه دے' .....آپ کہتے ہیں کہ''روزہ رکھے اور نماز نہ پڑھے!''

صدیث قلیں مستحاضہ کا ذکر ہے، نہ کہ حائفہ کا، مستحاضہ اس عورت کو کہتے ہیں، جس کوایام جیض کے علاوہ خون آتا ہو۔ ایسی عورت پر نماز اور روزہ فرض ہوتا ہے۔ آپ غلطی سے خائفہ سمجھ رہے ہیں۔

### احاديث مين تناقض يا.....!!.

ای صفحہ میں دو حدیثوں میں تناقض ظاہر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ' حضور فرماتے ہیں: "مجھے رکوع اور بجود میں قرآن پڑھنے سے روک دیا گیا ہے۔' گھر اسلم) لیکن حضرت عائشہ می شاکت میں اسلوح قدوس عائشہ می آئی گئی آئیت "سبوح قدوس رہنا ورب الملائکة والروح" پڑھا کرتے تھے۔ گ

غور فرمائيا يه حفرت حديث پراوراصحاب حديث پرتقيد كرنے چلے ہيں، جن كو يہ بھى علم نہيں كه يه جمله قرآن كى آيت نہيں؛ اور آپ نه صرف اے قرآنى آيت سمجھ رہے ہيں، بلكه اس كى بنياد پر دو حديثوں ميں تناقض ثابت كرنے كى كوشش بھى فرمائى جارہى ہے!!

صحيح البخاري: كتاب الاعتكاف، باب اعتكاف المستحاضة، رقم الحديث (١٩٣٢)،
 حديث كے الفاظ بير بين "اعتكفت مع رسول الله صلى الله عليه و سلم امرأة من أزواجه مستحاضة، فكانت ترى الحمرة والصفرة، فريما وضعنا الطست تحتها و هي تصلي"

 <sup>◘</sup> صحيح مسلم: كتاب الصلاة، باب النهي عن قرأة القرآن في الركوع والسجود ، رقم الحديث(٤٧٩)

 <sup>•</sup> بيالفاظ صديث مين وارد دعائيكلمات بين، نه كرقرآنى كلمات! چنانچ صديث كے الفاظ بين: عن عائشة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول في ركوعه و سجوده "سُبُوع قُدُوس" رَبُّ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوح " (صحيح مسلم: كتاب الصلاة، باب ما يقال في الركوع والسجود، رقم الحديث (٤٨٧)



تیرہویں باب میں لفظ ''مغفرت' کی تحقیق ہے۔ چودھویں باب میں مسکلہ شفاعت …… پندرہویں باب میں قرآن سے متصادم احادیث، سولہویں باب میں فلامی اور اسلام، سترہویں باب میں تقدیر، اٹھارہویں باب میں متضاد احادیث انسویں باب میں چند دلچیپ احادیث اور بیسواں باب ''صحیح احادیث کوتسلیم کرتا بیٹ کے بیان میں ہے۔





#### يہلا باب

## حدیث میں تحریف

اس میں مندرجہ ذیل باتوں کا ذکر ہے:

- نوہ اقوال جو جاہ طلب،خود بین اور شکم پرست لوگوں نے تراش کر
   آن وہ اقوال رسول کے قول
   آن وہ اقوال رسول کے قول
   میں اس طرح خلط ملط ہو چکے ہیں کہ حق کو باطل سے علیحدہ کرنا ناممکن ہو رہا
   ہے۔
- بعض علاء نے پچ کوجھوٹ سے علیحدہ کرنے کی کوشش کی، لیکن معاملہ اس قدر
   الجھ چکا تھا کہ اسے سلجھانا انسان کی دسترس سے باہر تھا
  - جس کے وجوہ مندرجہ ذیل ہیں:
    - ل: علم كم تقا\_
    - ب: لكھنے والے محدود تھے۔
      - ع: وْ فَائْرُعْكُمْ مُحْدُودُ عِصْلِهِ
- 9: صحابه کی تمام توجه قیامِ سلطنت، نشر و اشاعتِ اسلام اورتغیرِ سلطنت پر صرف ہو رہی تھی۔
- ان کے پاس خود رسول موجود تھا، اور رسول کے بعد آپ کا دیا ہوا مکمل اور اتم
   ضابطہ حیات یعنی قرآن۔
  - (الله محابد نے اقوال رسول کو مندرجہ ذیل وجوہ کی بناء پرنہیں لکھا: اللہ مندرجہ ذیل وجوہ کی بناء پرنہیں لکھا: ا
  - لن قرآن کی موجودگی میں کسی اور کتاب کی ضرورت ہی نہ سجھتے تھے۔

دوار حدیث کی استان کرد استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد. استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد. استان کی استان کار کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی است

صحیح بخاری میں ہے، جب آنخضرت ٹاٹیٹی نے کتاب و کاغذ کو طلب کیا، تو حضرت عمر دلاٹیئنے کہا:'' ہمیں اللہ کی کتاب کافی ہے۔' ● قرآن میں ہے کہ دین کامل کر دیا گیا ہے۔ ●

رہ ان میں ہے میریں ہیں ہوئی ہیں ہوں ۔ ب: ''رسول الله طالبیج نے فرمایا:'' قرآن کے سوا میرا اور کوئی قول نہ لکھو، اگر کوئی شخص ایسا قول لکھ چکا ہو، تو اسے مٹا دے۔'' (مسلم)

اس فرمان کی دو وجہیں تھیں: (دڑ: کہیں غلطی سے احادیث قرآن کے متن میں شامل نہ ہو جا کیں۔

ور): آوی کو اپنی کہی ہوئی بات یا ونہیں رہتی، وہ دوسرے کی کیا یاد رکھے گا۔حضور کو انسان کی اس فطری کمزوری کاعلم تھا، اس لئے آپٹائیٹر نے لکھنے سے منع کر دیا۔

<sup>●</sup> صحیح البخاری: کتاب العفازی، باب مرض النبی صلی الله علیه و سلم و وفاته ، رقم المحدیث (٤١٦٩)، صحیح مسلم: کتاب الوصیة، باب ترك الوصیة لمن لیس له شی، یوصی فیه، رقم الحدیث (١٦٣٧)، کتاب الله کا اطلاق صرف قرآن مجید پرتیس، بلداویث نوید پر بھی کیا جاتا ہے۔ ویکھیں: صحیح البخاری: کتاب الصلح، باب إذا اصطلحوا علی صلح جور فالصلح مردود، رقم الحدیث (٤٤٩٧)، صحیح مسلم: کتاب الجدود، باب من اعترف علی نفسه بالزنا، رقم الحدیث (١٦٩٧)، صحیح مسلم: کتاب البیوع، باب إذا اشترط شروطا فی البیع لا تحل، رقم الحدیث (١٦٩٧)، صحیح مسلم: کتاب البیوع، باب إذا اشترط الولا، لمن أعتق، رقم الحدیث (١٦٠٧)، صحیح مسلم: کتاب العتق، باب إنما الولا، لمن أعتق، وقم الحدیث (١٠٠٤)، صحیح مسلم: کتاب العتق، باب إنما ولی الولا، لمن أعتق، وقم الحدیث (١٥٠٤)، صحیح مسلم: کتاب الله عملی مراوقی کرقرآن وحدیث کی تعلیمات پر بی جوادکام بمارے قول: "حسینا کتاب الله" ہے کہی مراوقی کرقرآن وحدیث کی تعلیمات پر بی جوادکام بمارے پائی موجود ہیں، وه بماری رشد و بدایت کے کانی ہیں۔

<sup>🗗</sup> المائدة: ٣

صحيح مسلم: كتاب الزهد، والرقائق باب التثبت في الحديث و حكم كتابة العلم رقم الحديث (٣٠٠٤) صديث كالقاظ إلى: "لا تكبوا عني و من كتب عني غير القرآن فليمحه وحدثوا عني ولا حرج و من كذب علي متعمدا فليتبوأ مقعده من النار"



- 🗗 حضرت فاروق اللهُ كان مان مين عراق كا قرآن مجازي قرآن ہے مختف تھا۔
- جو چیز آگھی نہ جائے، وہ لاز ما پہلے بگر تی اور بالآ خرمٹ جاتی ہے۔حضور کا مقصد یہی تھا، جو عمر (ٹڑٹٹؤ) قرآن کا ایک لا کھ نسخہ تکھوا سکتا تھا، وہ پانچ چھ ہزار صدیث کا مجموعہ بھی تیار کراسکتا تھا، کیا انہیں اقوال رسول سے معاندے تھی؟
- ت حضرت ابوبکر صدیق ٹائٹنے نے پانچ سواحادیث کا ایک مجموعہ تیار کیا۔ ایک صبح اعظم، اسے جلا ویا۔ (تذکرہ الحفاظ ذهبی)
- حضرت فاروق رُالتُون احادیث کے لکھنے کا اراوہ کیا۔ مہینہ بھر استخارہ کیا پھر
   اراوہ ترک کر دیا اور کتاب اللہ سے لوگوں کے منحرف ہونے سے ڈر گئے۔

(جامع بيان العلم)

- احضرت صدیق والفظ نے فرمایا، "تم لوگ آج احادیث میں اختلاف رکھتے ہو۔ آئندہ بیافتلاف بر محتاجلا جائے گا، اس لیے تم آخضرت سے کوئی حدیث بیان نہ کرد، آگر کوئی ہو چھے، تو کہو: ہمارے پاس قرآن موجود ہے۔ جو اس نے جائز قرار دیا ہے، اسے بائز سمجھو، ادر جو اس نے ناجائز قرار دیا ہے، اسے ناجائز سمجھو!" (تذکرہ الحفاظ ذهبی)
- الله حضرت عمر تلافؤنے ایک وفعہ فرمایا:''گھر جاؤ اور تمام ذخیرہ احادیث اٹھا لاؤ'' آپ نے تمام صحابہ کے سامنے اسے جلا دیا۔ (طبقات ابن سعد: ٥ / ، ١٤) اس کیا وجہ بھی تھی کہ اقوال رسول میں تحریف ہوچکی تھی۔
- ا مقام حیرت ہے، پھر وہی احادیث جن کوضائع کر دیا گیا، اڑھائی سوسال بعد امام بخاری، امام سلم دغیرہ نے ان کو جمع کیا اور ہم سب نے مل کر نعرہ نگایا.....
- 🕲 چندایک احادیث جوجمع تھیں، جلا دی گئیں، جو زبانوں پر جاری تھیں، ان میں

ہر کھے رد و بدل ہور ماتھا، بات ایک دن میں کیا سے کیا ہو جاتی ہے اور ان اتوال پر تو اڑھائی سو برس گذر چکے تھے۔ صحابہ نوت ہو چکے تھے اور بعد میں بچ وہ لوگ جو کہ امام حسین کے قاتل، حضرت علی کے باغی، کعبے کے ڈھانے والے تھے۔ حاکم شرابی، امراء راشی ،فقیر پت کردارلوگ، کیا ایسے ماحول (امیہ کا دور) میں کسی حدیث کا اصلی حالت پر رہنا ممکن تھا؟ بعض صحابہ سے لغزشیں مرز دہوتی رہتی تھیں۔

(1) حضرت عائشہ رہا کی جنگ میں دونوں طرف صحابہ کی ایک بڑی تعداد تھی اور ظاہر ہے کہ دونوں راسی پرنہ تھے، پھر رحلت رسول کے بعد بعض مرتد ہو گئے تھے اور بعض نے زکوۃ ادا کرنے سے انکار کردیا تھا۔ ان حالات میں ممکن ہے کہ کسی صحابی نے عمداً کسی حدیث کے الفاظ بدل دیئے ہوں ادر سہو ونسیان کا خطرہ تو ہر وقت تعاقب میں رہتا تھا۔ دو سو پچاس برس تک سے حدیثیں کروڑوں زبانوں پہ جاری رہیں، ہر نیک و بد کے پاس پنجیں، الفاظ بدلے، مفہوم بدلا، اضافے ہوئے، لاکھوں نئی حدیثیں وضع کی گئیں۔ امام بخاری نے چھلاکھ سے صرف ''کا کا انتخاب کیا اور باقی کوردی کی ٹوکری میں بھینک دیا۔ آپ نے انتخاب کا معیار راویوں کی صدافت کو قرار دیا، امام بخاری کو کسے پیۃ جل گیا کہ اس کے تمام راوی سے تھے؟

﴿ مَارِ بِسُوائِ نَگَارُولِ مِينِ ايكِ خَاصَ نَقْصَ تَهَا، حَسَ ظَن سے كام ليتے تھے اور مبالغہ و مدح سرائی پراتر آتے تھے۔

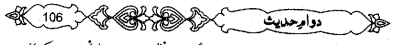
ایک ہی دور کے چندراوی کیکر ذھبی کی زبانی ان کی کہانی ساتا ہوں:

"علي بن حسين" كمتعلق لكها ج:
 "كان يصلى في اليوم والليلة ألف ركعة" (تذكره:٤١)



کھانے پینے کے آٹھ گھنٹوں کے علاوہ باتی سولہ گھنٹوں میں اتنی رکعات کا پڑھنا محال ہے۔

- مطرّف بن عبدالله " (وفات <u>99م)</u> كمتعلق لكها ب: "كان رأسا في العلم" (تذكرة: ٥٥)
- محمد بن سيرين" (وفات والي) كمتعلق لكها ب كه:
  - "عزيز العلم ثقة رأس في الورع" (تذكرة: ٦٧) دونول بم عصر اور دونول علم مين سردار!
    - - "كان رأسا في العلم والورع" <sup>©</sup>
    - 🍪 "أبو صالح" (وفات واله عن كمتعلق لكهاب:
    - "من أحلّ الناس و أوثقهم ....." (تذكرة :٧٨)
      - "شعبي" كمتعلق لكهابك
      - "ما رأيت أعلم وأفقه منه" (تدكرة . ٧)
      - 🛭 "عكرمة" (وفات كواه ) كے متعلق لكھا ہے:
        - " أعلم بكتاب الله" (تذكرة: ٨٤)
    - 🏕 "قاسم بن محمد" (وفات (اله) كے متعلق لكھا ہے:
      - "ما رأيت فقيها أعلم من القاسم" (تذكرة: ٨٤)
  - ﴿ "عطاء بن أبي رباح" (وفات ١٠ الج) كِمتعلق لكها ب: "ما رأيت أفضل من عطاء ....." (تذكرة: ٨٤)
    - اصل الفاظ بن غزير العلم ..... (تذكرة الحفاظ:١/١٧٤ عزير العلم .....
- اصل الفاظ بين: "كان رأسًا في العلم والعسل" (تذكرة الحفاظ :١/١٩٥٠)



ظاہر ہے کہ ایک ہی زمانہ کے سب لوگ بے نظیر اور بے مثال نہیں ہو سکتے'' آگے چل کرمصنف نے لکھا ہے:

- "امام مالک کا بچھوکا نے کا واقعہ اور نوسواسا تذہ ہے تعلیم حاصل کرنا، ہرفقرہ اپنی تر دید کر رہا ہے۔ نوسواسا تذہ سے پڑھا بھی، پھرسترہ برس بیں فارغ انتصیل ہو گئے۔ نوسواسا تذہ کہاں جمع تھے؟ اگر ایک استاد کے ہاں کم از کم ایک ماہ بھی بسر کیا تھا، تو بھی ان کا زمانہ تعلیم پھتر برس بنتا ہے۔''
- "ایک دن حضرت علی نے تمام صحابہ کوجمع کر کے حکم دیا کہ یہاں سے واپس جانے کے بعد مرححض پہلا کام بیکرے کہ اپنے ذخیرہ احادیث کوجلا ڈالے۔"

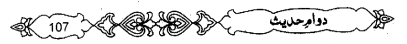
(مختصر جامع بيان العلم:٣٣)

﴿ علامه ذبني كہتے ہيں: ایک دفعہ حضرت عمر النُّؤُنے أبي بن كعب كو روايتِ احادیث پر بینا ● اور ای جرم میں حضرت عبدالله بن مسعود، حضرت ابوذر اور حضرت ابوالدرداء جیسے عظیم المرتبت اصحاب كوقید كر دیا تھا۔

(تذكرة الحفاظ: ١/٧)

ان صحابہ کوسزا اس لئے ملی ہوگی کہ وہ صحیح اور غلط میں انتیاز نہیں کر سکتے ہو گئے۔'' ''آج عبداللہ بن مسعود کی طرف سیکٹڑوں احادیث منسوب ہیں۔لیکن اُبوعرو شیبانی میان کرتے ہیں میں ان کی خدمت میں برسوں رہا، گر ان سے کوئی

مرض في ان الفاظ كونش كرخ بين صريح بدياتى كا مظاهره كياب، فدكوره بالا مصدر بين كين بين مرض في بن كورة بالا مصدر بين كين بين محض في بن كورة بالا مصدر بين كين بين محض الله عنه كوروايت مديث بي بين كا وكرنيس بلك معزت عمر الله عنه كوروايت كرك فرمايا: " أما إني لم أنهمك و لكني أحببت أن أتثبت "! (تذكرة الحفاظ: ١٨/٨) حافظ و بي والله عنه الحفاظ: ١٨/٨) حافظ و بي والله عنه يكرم أبيًا ويهابه و يستفتيه و لما توفي قال عمر الميوم مات سيد المسلمين "(تذكرة الحفاظ: ١٧/١)



حديث نبيل على " (تذكرة الحفاظ: ١٤/١)

- ﴿ أبواسحاق ، مرة سے اور وہ عبداللہ سے روایت کرتے ہیں کہ جب تہہیں حصول علم کی ضرورت ہو، تو قرآن پڑھو، اس لئے کہ اس میں اولین وآخرین کا علم موجود ہے۔' (تذکرة : ١١٤/١)
  - الك الكفخف في الله وارض به حكما" (تذكرة: ١ /٥٠)
  - کے ''عبداللہ بن عباس سینکڑوں احادیث کے راوی ہیں، مگر آپ کی عمر نبی کر میم مُلَاقِیمٌ کی وفات کے وقت ۱۴ برس تھی۔'' (مذکرہ ۱: /۳٤)
  - ﴿ ''ایک مرتبه کامپ وی زید بن ثابت نے امیر معاویہ کو چند احادیث لکھا کیں،
    منثی لکھتا گیا، آپ نے کاغذ لے کرچر ڈالا اور کہا: رسول الله مُنْائِلاً نے احادیث
    کے لکھنے سے منع فرمایا ہے۔'' (جامع بیان العلم: ۳۲)

  - ک حفرت عبدالله بن مسعود نے پانی متکوایا اور اس کتاب کور جسے اسود بن بلال لے کر گیا اور جس میں احادیث درج تھیں، دھو ڈالا، پھر جلا ڈالا۔"(جامع: ۲۰۰۰)
    - الله من محاك بن مواحم (وفات ١٠٥٥) فرمايا كرتے تھے
    - "وہ زمانہ جلد آرہا ہے جب احادیث بکثرت ہوجا کی گی۔ لوگ کتاب اللی کو ترک کر دیں گے۔ کڑیاں اس پر جالے تنیں گی اور وہ گرد وغبار کے بیچے بول دب جائے گی کے نظر تک نہیں آئے گی۔" (حامغ : ٣٣)
    - عبدالللہ بن مسود کے پاس اُسود نے ایک مجموعہ احادیث پیش کیا۔ آپ نے خاومہ سے یانی منگوا کراس کو دھو ڈالا، پھر فر مایا:

"إن هذه القلوب أوعية فاشتغلوها بالقرآن ولا تشتغلوها بغيره" (حامع: ٣٣)

🗇 "منصور، مغيره اوراغمش كتابت حديث كو كناه مجعظ تنصه" (حامع ٣٤٠)

کے حضرت عمر وہ النہ نے عراق کی طرف جانے والوں کو الوداع کہتے ہوئے فرمایا:
"عراق والوں کو احادیث میں پھنسا کرقر آن سے دور نہ پھینکنا۔"

(تذكرة الحفاظ: ٦ ، جامع بيان العلم: ١٧٤)

ل: نهصوم، نه صلوة ، نه ز كوة ، نه جهاد اكبر، نه اصغر-

ب: پهرحضرت عمر كاحكم كدابوبريرة كتب بيل كه

" لقد حدثتكم بأحاديث لوحدثت بها في زمن عمر بن الخطاب لضربني بالدرة" (تذكره :٨)

🚯 جارے موجودہ علاء میں ایک دو بڑی خوبیال ہیں:

اول: ان كا دامن وضع إحاديث سے ملوث نهيں-

دوم انہیں سرور کا خات سے گہری محبت ہے۔

اورایک دوخرابیان بھی ہیں۔

اولاً بيك ملكة تقيد ب بهره مونى كى وجد صحيح يا غلط مين تميز تهين كريات -



🕊 دوم بیه که وه اسلاف پرتی اور اندهی تقلید میں مبتلا ہیں۔

شخ عبدالحق لا کھ چلائیں ''صحاح میں انسانی اقوال کی آمیزش ہے'' علامہ ابن حجر ہزار کہیں کہ صحیح بخاری کی چالیس احادیث جھوٹی ہیں،

(طاحظه بو: الفرقان شاه ولى الله نمبر،صفحه: ٢٦٨، ٢٧٦)

#### ممصنف کا تر دّد:

نیز کتاب کے دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ مصنف حدیث کے ماننے نہ ماننے میں متر دد ہے، کبھی تو کہتے ہیں

''ای طرح ہزار ہا احادیث ہمارے پاس موجود ہیں، جو نہ صرف تعلیمات قرآنی کے عین مطابق ہیں، بلکہ وہ آنخضرت ناتیج کی حیات مطہرہ کی مکمل تصویر پیش کرتی ہیں۔صحابہ کرام کی جرأت، شجاعت ایثار، سرفروشی، خدمتِ خلق، حرارت ایمانی، عشق رسول، تقویٰ اور نظم و ضبط کی حیات انگیز داستانیں سناتی ہیں۔اس عہد کے تدن پر مکمل روشنی ڈالتی ہیں اور بتاتی ہیں کہ اسلام کی حیرت انگیز ترتی کے اسباب کیا تھے؟ اُ کاسرہ کیوں مٹ گئے؟ قیاصرہ کو کیوں شکست ہوئی؟مٹھی بھرمسلمان سندھ کے ریگستان سے فرانس کی عشرت گاہوں تک کیے پہنچ گئے؟ کثیرے فرمانروا کیے بن گئے؟ گذریئے اورنگ جہانبانی پر کیسے جا بیٹھے؟ وحثی فلسفہ حکمت کا درس کیسے دینے ملکے؟ شرابیوں اور جوار بوں میں اس بلا کی یا کیزگی کہاں ہے آگئی؟ بتول کے پجاری ایک خدا، ایک قبیلہ، ایک مرکز اور ایک نصب العین کے تخمُّل بر کیسے متحد ہو گئے؟ یہ تمام تفاصیل حدیث سے ملتی ہیں اور یہی وہ بیش بہا سرمایہ ہے، جس پر ہم نازاں ہیں۔ اور جس سے اب تک سینکڑوں

# وامرمديث ١١٥ ١١٥ ١١٥

غيرمسلم متاثر بو يكي بين- " (بيسوان باب: ٣٤٣)

اور دوسري جگه لکھتے ہيں:

'' کیا سارے قرآن میں حدیث کا ضمنا بھی کہیں ذکر ہے؟ اگر نہیں ہے تو آپ اے ہمارے ایمان کا جزو کیسے بنارہے ہیں؟'' (صفحہ: ۱۰۰)

اور ایک جگه فرماتے ہیں:

''لیکن حدیث! توبہ ہی بھلی، اس کا تو وہ ستیاناس ہوا کہ اس سے زیادہ محرّف ، ہریدہ، تراشیدہ اور منح شدہ لٹریچر دنیا کے صفحے پر موجود نہیں۔''

(صفحة: ۱۰۸)

اورايك جُله لكھتے ہيں:

"اس میں کلام نہیں کہ حضور کے ان اوصاف جیلہ کا چرچا احادیث کی بدولت ہوا اور ہم سب حدیث کے اس گرال بہار ذخیرہ پر ہمیشہ ناز کرتے رہیں گے۔" (صفحہ: ۱۹۹)

ان تحریروں کے پڑھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ مصنف ڈرامائی انداز میں لکھ رہے ہیں۔حقیقت سے نقاب اٹھانا، ان کے پیش نظر نہیں۔ چنانچہ اپنے متعلق خود مصنف لکھت معہ

لكھتے ہيں: ۪

"اور آج جب کہ میری عرص سے پھھ اوپر ہو پھی ہے، علم کے کئ منازل طے کر چکا ہوں، متانت، حقیقت اور واقعیت کی قدر و قیمت سے آگاہ ہوں، کپار بھی داستان سرائی، مبالغہ اور رنگ آمیزی سے پوری طرح نہیں گا۔ "(صفحہ: ۱۲۱)

مصنف نے مدیث کا مطالعہ کرتے وقت دماغ سے کام نہیں لیا، جب کی غلط فہی کی بناء پر یہ سمجھا کہ یہ حدیث میرے مذاق کے مطابق ہے، فوراً اپنی طرف سے ترجمہ



کرکے لکھ دی۔ چنانچہ مضلوا حادیث کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے:

"آنخضرت مُلَيْنًا نے عور تعلی کے ایک جمع کو خطاب کیا۔ دورانِ تقریمیں فرمایا "جوعورت نین بچے بیدا کرے گی، الله اسے نارجہنم سے بچا لے گا۔"
ایک عورت کہنے گئی، "اور دو بچوں والی؟" فرمایا: دو والی بھی جنت میں

جَائِ كَلَّ - " (بخاري: ١/٢٠/ دواسلام: ٣٠٥)

یہ ہے مبلغ علم!! حدیث میں بچوں کی موت پرصبر کا ذکر ہے اور اس پر اجر کا بیان ہور ہا ہے اور آپ میں بھی کہ بچے جننے پر جنت ال رہی ہے۔سبحان اللّٰہ!

مندرجہ بالا باتوں کا جواب دینے کے لیے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ حدیث کے بارہ میں محدثین نے جوکوششیں فرمائی ہیں، ان کامخصر جائزہ لیا جائے

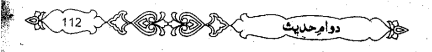
ِ اس ذیل میں ہم تین امور کو زیر بحث لا ئیں گے:

🗘 حقیقت حدیث۔

🗘 جميت مديث۔

🅏 حفاظت و کتابت حدیث \_

صحیح البخاري: كتاب العلم، هل یجعل للنساء یوم على حدة في العلم، رقم
 الحدیث(۱۰۱) ، صحیح مسلم: كتاب البر و الصلة، باب فضل من یسوت له ولد
 فیحتسبه، رقم الحدیث(۲۱۳۳)



### حقیقت وجمیت حدیث

#### حديث كي تعريف.

حدیث اصل میں رسول الله مُلَاقِيَّا کِفعل، قول، آپِ مُلَاقِیَا کی تقریر اور آپ مُلَاقِیَّا ہے متعلقہ امور کا نام ہے۔

### افعالِ رسول کی اقسام<u>:</u>

آپ سَالَيْكِم كِفعل كى دونسميس بين:

اول: وہ امور جن کا تعلق آپ طافیا کی عادت مبارک سے ہے۔

**دوم:** وہ کہ جن کا تعلق عبادت سے ہے۔

انبیاء میلی و نکہ اللہ تعالی کے مطیع اور فرمانبردار بندے ہوتے ہیں، اس واسطے ان کے افعال سے کم از کم یہ ثابت ہوتا ہے کہ فلال کام جائز ہے، بشرطیکہ اس فعل کے متعلق یہ ثابت نہ ہو کہ پیغیبر (نبی کریم ٹائیلی کی ساتھ مخصوص ہے اور اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اس کی تر دید بھی وارد نہ ہوئی ہو۔

### اقوال رسول كى اقسام:

اور آپ مُلْقِيمٌ کے قول کی بھی دونشمیں ہیں:

امرونهی۔

ب: اخبار، واقعات، ترغيبات اورفضائل ومناقب وغيره-

## وامرحديث كالمحالي المحالية الم

امر مِن اصل ایجاب اور نهی می اصل تریم به بیسے قرآن مجید سے معلوم ہوتا ہے: ﴿ فَلْيَحُذَرِ الَّذِيْنَ يُحَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمُ فِتُنَةً أَوْيُصِيبَهُمُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ •

'جونبی کے ظلم کے خلاف کرتے ہیں، ان کواس بات سے ڈرنا جاہئے کہ وہ فتنہ میں مبتلانہ ہوجائیں، یاعذاب الیم کی گرفت میں نہ آجائیں۔''

ای طرح دوسری جگه فرمایا:

﴿ وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَ لَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَ رَسُولُهُ أَمُرًا أَنَ يَكُونَ لَهُمُ النِّيرَةُ مِنُ أَمُرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ النِّيرَةُ مِنُ أَمُرِهِمُ ﴾ •

دوکسی مومن مرد یا عورت کو اختیار نہیں رہتا، جب اللہ اور اس کا رسول کسی کام کا فیصلہ کر دے۔'

### فرمان رسول کی شرعی حیثیت:

اگر کوئی کے نبی قرآن کے سواکسے حکم کرے گا؟

تواس کا جواب میہ ہے کہ اس میں میہ بحث نہیں کہ میت تم قرآن کے خلاف ہے یا موافق، بلکہ اس بات کا ذکر ہے کہ جب کسی امر کے متعلق میہ بات پایر جبوت کو پہنچ جائے کہ مید نبی کا فرمان ہے۔ اس وقت کیا کرنا چاہئے، کیا اس وقت صرف میہ کہ کہ نیر قرآن نہیں، ہم اس کی پابندی کے مامور نہیں۔'' سبکدوش ہو سکتے ہیں یا ہم اس وقت پابندی کے مامور ہیں؟

''دواسلام'' کے (صفحہ:۱۱۱) میں لکھا ہے:

<sup>🛡</sup> النور:٦٣

<sup>€</sup> الأحزاب:٣٦

"تو كيا اقوال رسول قابل ايمان نهيس؟ جواب: كيول نهيس! بشرطيكه كهيس سے قول رسول مل جائے۔ رونا تو اس بات كا ہے كه اقوال رسول كا دستياب مونا به حد دشوار ہے۔ اگر اقوال رسول مل جائيں، تو مجھے يقين ہے كه ہر لفظ قرآن عيم كى تشريح ہوتا اور قرآن پر ايمان لاتے ہى وہ ہمارے دائرة ايمان ميں شامل ہوجائے۔"

مصنف نے پھر اس امر کا اقرار کیا ہے کہ اقوال رسول پر ایمان لانا ضروری ہے، مگر اس کے دستیاب ہونے میں تر دد کا اظہار کیا ہے۔

بلکہ (صفحہ: ۱۲۹) میں لکھا ہے:

'' دراصل اقوالِ رسول کی تعداد پانچ سات ہزار سے زیادہ نہ ہوگ۔''

#### احادیث کی تعداد:

حالانکہ شیخ بخاری میں اصل احادیث کی تعداد اس سے بہت کم ہے،کل اڑھائی ہزار کے قریب ہے۔ احکام کی روایات اس سے بھی کم ہیں۔ بعض علماء نے ان کی تعداد صرف بارہ سو بتلائی ہے، اور چودہ لا کھ کا بیہ مطلب نہیں (جس کا ذکر مصنف نے کیا ہے) کہ احادیث کی اصل تعداد چودہ لا کھ ہے، بلکہ اس کا بیہ مطلب ہے کہ یہی احادیث مختلف طرق اور اسانید کی بناء پر چودہ لا کھ بن جاتی ہیں۔

امام ابوداؤد نے سنن کا مجموعہ پانچ لا کھسے تیار کیا ہے اور فرماتے ہیں: ''میں نے کوئی صحیح حدیث نہیں چھوڑی۔'' یعنی قریب قریب پانچ لا کھ کی پانچ
لا کھ سب اس مجموعہ میں درج ہو چکی ہیں، حالانکہ سنن ابی داؤد میں صرف ۴۸۰۰ کے
قریب احادیث ہیں۔ • پس چووہ لا کھ کا میں مطلب نہیں کہ احادیث کی گنتی بڑھ کر

<sup>●</sup> رسالة أبي داود إلى أهل مكة: ٣٥

## دوام مدیث کر کھی اور کا کا کھی اور کا کھی کا کھی کا کھی کا کھی کی کھی کا کھی کی کھی کھی کا کھی کھی کھی کھی کھی

چودہ لاکھ تک پہنچ چی تھی۔ یہ بالکل بے معنی بات ہے، بلکہ مرور زمانہ کی بناء پر چونکہ ایک ایک حدیث کی تین تین سوسندیں پھیل چکی تھیں، لہذا مختلف اسانید کی بنا پران کی تنتی بڑھتی گئی۔ ● جیسے شیح بخاری کی تعداد احادیث حافظ ابن جحر نے ۹۰۸۲ بتلاتی ہے، تکرار کو چھوڑ کر اصل گنتی ۲۲۰۲ رہ جاتی ہے۔ ● ایک حدیث کے جینے طرق ہوگی، تو وہ ہونگے، ای قدراس کوقوت ہوگی، پس ایک حدیث اگر سوطرق سے مروی ہوگی، تو وہ اس حدیث سے زیادہ تو ی ہوگی، جو صرف ایک طریق سے مروی ہوگی، تو وہ اس حدیث سے زیادہ تو ی ہوگی، جو صرف ایک طریق سے مروی ہے۔

ويكيس علوم الحديث لابن الصلاح: ١٠، توجيه النظر: ١/١٤

هدي الساري: ٤٧,٧٠٤٦٩، فتح المغيث: ١٩٩/١.



#### حفاظت وكتابت حديث

#### كتب إحاديث كے طبقات:

اس وقت حدیث کا وجود صرف کتابوں میں ہے اور حدیث کی کتابیں پانچ قسم کی ہیں:

### طبقهُ اولى:

بعض وہ ہیں جن میں صرف صحیح احادیث پائی جاتی ہیں، جیسے بخاری و مسلم۔
ان دونوں کتابوں میں قریب قریب کل احادیث با تفاق امت صحیح ہیں۔ صرف دو
سو کے قریب الی احادیث ہیں، جن میں علاء محققین نے بحث کی ہے۔ اور حافظ ابن
مجر المسلم کے قول کے مطابق یہ حدیثیں بھی صحیح ہیں۔ ● صرف بعض احادیث کے چند
کلمات ایسے ہیں، جو شاذ ہیں۔ بعض محققین نے "مؤطا" کو بھی "صحیحیں" کے
ساتھ ملایا ہے اور تینوں کتابوں کو طبقہ اولی میں شارکیا ہے۔ ●

#### طبقه ثانيه

دوسری قتم کی کتابین وه بین، جن مین صحیح، حسن، ضعیف، برطرح کی

- عافظ ابن مجر رشط فرمات بین صحیمین میں احادیث منتقده کی تعدادایک سودی (۱۱۰) ہے۔ (هدي
  - ﴿ جبيا كمثاه ولى الله وطفة نے ذكر كيا ب\_ (حجة الله البالغة:ا/١٠٥)

### وارحديث كالمحالية المحالية الم

حدیثیں ہیں۔ گران کے مؤلفین نے التزام کیا ہے کہ اگر حدیث ضعیف ہو، تو اس کا ضعف بیان کر دیں گے۔ اس طبقہ میں تین کتابیں ہیں:

- 🗘 سنن أبي داود
  - 🗘 سنن نسائى۔
- 🗘 جامع ترمذې۔

اس طبقه کی احادیث پر بحث کی گنجائش ہے، مندرجہ بالا دوطبقوں کو''صحاح ستہ'' کہتے ہیں۔''صحاح ستہ' کی ہر حدیث صحیح نہیں، مگر ان سے''صحیح'' کا معلوم کرنا بہت آسان ہے، کیونکہ عام طور پر محدثین نے التزام کیا ہے۔اگر ضعف ہو، تو بیان کر دیں گے اور جہال ضعف بیان نہ کیا ہو، تو وہ حدیث''حسن'' یا''صحیح'' ہوتی ہے۔ بہت کم ایسے مواقع ہیں، جہاں بحث کی ضرورت ہوتی ہے ان دوطبقوں پر محدثین کا عمل ہے۔

#### طبقه ثالثه:

تیسری قتم کی کتابیں وہ ہیں، جن بیں صحیح، حسن، ضعیف، منکر، شافہ ہر طرح کی احادیث ہیں، گر محدثین نے اس امر کا التزام نہیں کیا کہ جہاں ضعف ہوضرور بیان کر دیں۔ بعض جگہ بیان نہیں کرتے۔ گر ایک محق آ دی اسماء الر جال کی مدد ہے ان کا حال معلوم کر سکتا ہے اور ای طبقہ میں بعض ایک کتابیں بھی ہیں، جن کے مصنفین نے صحت کا التزام کیا ہے گر محدثین نے ان کے کتابیں بھی ہیں، جن کے مصنفین نے صحت کا التزام کیا ہے گر محدثین نے ان کے محم کو تسلیم نہیں کیا، جنہوں نے اس بات پر اتفاق کیا ہے کہ اگر ایک کتاب میں کوئی حدیث ہواور کی محقق نے اس پر اس بات پر اتفاق کیا ہے کہ اگر ایک کتاب میں کوئی حدیث ہواور کی محقق نے اس پر کلام نہیں کی، تو صاحب کتاب کا فیصلہ معتبر ہے یہ تیسرا طبقہ ہے۔ ان کے نام یہ ہیں: ابن ماجہ، دارمی، مصنف عبدالرزاق، مصنف ابن أبی شیبة، ابن ماجه، دارمی، مصنف عبدالرزاق، مصنف ابن أبی شیبة،

الر دوام حديث بالمراجعة المراجعة المرا

مسند أبی یعلی، مسند أحمد، مسند شافعی، مسند عبد بن حمید، مسند ابیداود طیالسی، طحاوی، کتب بیهقی، دارقطنی، مستدرك حاکم، صحیح ابن حبان صحیح ابن خزیمة، صحیح ابن سکن، صحیح أبی عوانة مختارة ضیاء مقدسی، منتقی، تصانیف طبرانی وغیره-

#### طقه دالعه:

چوشی قتم کی کتابیں وہ ہیں، جن کے تفردات سب ضعیف ہوتے ہیں، ان کے نام یہ ہیں: کتاب الضعفاء للعقیلی ابوحیان کی کتاب الضعفاء للعقیلی ابوحیان کی کتاب مسند فردوس، تفسیر ابن جریر وغیرہ۔

#### طبقه خامسه:

پانچویں فتم کی کتابیں وہ ہیں، جن میں محدثین نے موضوع حدیثیں جمع کی ہیں۔
جیسے تذکر ق الموضوعات، موضوعات کبیر ملاعلی قاری، اللاّلي المصنوعة
في الاحادیث الموضوعة للسیوطي، ابن جوزی کی کتاب جس پرسیوطی کے تعقبات
ہیں،اللؤلؤ المصنوع في الحدیث الموضوع، امام شوکانی کا رسالہ۔

ماحسل یہ ہے کہ جو حدیث باتفاق محدثین ''صحح'' ہو، جیسے بخاری و مسلم کی وہ روایات کہ جن پر محدثین نے جرح نہیں کی اور باقی صحاح ستہ اور دیگر کتب کی وہ روایات کہ جن پر محدث نے صحت کا فتویٰ لگایا ہواور اس کے خلاف کوئی قابل قبول روایتیں جن پر کسی محدث نے صحت کا فتویٰ لگایا ہواور اس کے خلاف کوئی قابل قبول



فتوی نہ ہو، وہ حدیث جمت ہے۔اس طرح جوددصن مو، وہ بھی قابل عمل ہے۔

### صحیح حدیث کی اقسام:

اور دو محیح حدیث کی دو قسمیں ہیں۔ ایک وہ جن کی صحت پر امت کا اتفاق ہے، جیسے بخاری و مسلم کی وہ روایات جن پر کسی نے تقید نہیں کی اور ان کے معانی میں تعارض بھی نہیں۔ ان احادیث کی صحت قطعی ہے، بغیر بحث کے ان پر عمل ہوسکتا ہے۔ بلکہ ان کا مضمون بھی قطعی الثبوت ہے ، یعنی سننے والوں کو ان احادیث کے مضمون کا یقین ہوجاتا ہے، بشرطیکہ ان کے ادصاف سے بھی واقف ہو۔ یا امت کے انفاق کا اس کوعلم ہو۔

بيروايتين بھي دوقتم کي ٻيں۔بعض متواتر ٻيں اوربعض غير متواتر۔

#### متواتر کی اقسام:

متواتر کی پھر دومتمیں ہیں

🔟 متواتر بالعمل

🛚 متواتر بالرواية

صحیح حدیث برعمل واجب ہے

اور جو حدیثیں صحیح ہیں، گران کی صحت پر امت کا اجماع نہ ہو، تو ایس حدیثوں کے متعلق علاء کا یہی خیال ہے کہ ان سے علم کا وہ مرتبہ حاصل ہوتا ہے جو عمل کیلئے ضروری ہوتا ہے۔

### صیح حدیث کی شرائط قرآن سے ماخوذ ہیں:

جن قواعد پر محدثین نے احادیث کو جانچا ہے، وہ قرآن مجید سے ماخوذ ہیں۔



مد ثین نے صحت کیلئے پانچ شرطیں لگائی ہیں:

- ا سب راوی مصنف ہے کیکر نبی کریم ظافیظ سک ثقہ اور عادل ہوں۔ عادل کا مطلب سے کہ امانت دار، پر ہیزگار اور سچا ہو۔
  - (2) ان كا حافظه احجما مو-
- سند میں جس قدر راوی ہیں، ایک دوسرے سے ان کی ملاقات اور ساع (لیعنی صدیث سننا) ثابت ہو۔
- (۱ رادی نے اس صدیت میں غلطی نہ کی ہو۔ اکثر کی یا اپنے سے زیادہ '' اُلفہ'' کی عالقت نہ کی ہو۔
- آ اس حدیث کے متعلق عدم ساع کی مخفی دلیل نہ ہو، لیعنی علت نہ ہو۔ ان تمام شرائط کا پیرمطلب ہے کہ کوئی راوی فاس یا مجہول نہ ہو۔ قرآن مجید کی آیت ذیل ہے پیشرائط ماخوذ ہیں:
  - ﴿ يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا إِنْ جَاءَ كُمُ فَاسِقٌ بِنَبَاءٍ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا مُؤُماً بِحَهَالَةٍ .....

و اگر کوئی فاس خر لائے، تو اس خرک چھان بین کرلو، ایسا نہ ہو کہ تم جہالت سے کوئی غلط کام کر بیٹھو۔''

یعنی اگر مخبر عاول ہو، تو اس کی خبر پڑمل کرد، کیونکہ اس کی خبر سے جہالت جاتی رہتی ہے اور فاسق کی خبر سے علم حاصل نہیں ہوتا۔ اس واسطے شہادت میں ایک مرد کے ساتھ قرآن مجید میں دعورتوں کا ذکر ہے، اس کی وجہ یہ بتلائی ہے کہ خلطی سے بچا جائے۔ ●

<sup>€</sup> الحجرات:٦

<sup>🗗</sup> القرة: ٢٨٢ -

## وامرحديث المراحديث المراح

چنانچہ مندرجہ بالا شرائط ای لئے لگائی گئی ہیں کہ راوی کے متعلق پتہ چل جائے کہ خاس ہے مندرجہ بالا شرائط ای حافظہ اچھا ہے یا نہیں؟ یا حافظہ ہونے کے باوجود مجمعی مبول تو نہیں جاتا؟ نیز واسطہ کا بھی علم ہوجائے کہ کیسا ہے؟

انسانی جدوجہد میں اتن ہی گنجائش ہے اور اس کا انسان مکلف ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد ربانی ہے:

﴿ يَآتُهُا الَّذِيْنَ أَمَنُوا إِذَا جَاءَ كُمُ الْمُؤُمِنَاتُ مُهَاجِزَاتٍ فَامَتَحِنُوهُنَّ مُؤُمِنَاتٍ فَلَا فَامَتَحِنُوهُنَّ مُؤُمِنَاتٍ فَلَا تَرُجِعُوهُنَّ مُؤُمِنَاتٍ فَلَا تَرُجِعُوهُنَّ إِلَى الْكَفَّارِ ﴾ • تَرُجِعُوهُنَّ إِلَى الْكَفَّارِ ﴾ • تَرُجِعُوهُنَّ إِلَى الْكَفَّارِ ﴾ •

"جب ایماندار عورتیں تمہارے پاس وطن چھوڑ کر آئیں، تو ان کا امتجان کرو۔اللہ کوان کے ایمان کاتم سے زیادہ علم ہے۔اگرتم گوان کے ایمان کا علم ہو، تو اُن کو کفار کے حوالے مت کرو۔"

اس آیت ہے معلوم ہوتا ہے کہ جب انسان اپنی کی جدو جہد کرے اور انتہائی کوشش کے بعد جس نتیج پر پینچ، وہی اس کاعلم ہے۔ یہاں ایک اور نکتہ ہے اور وہ یہ کہ شریعت کی حفاظت اللہ تعالی نے خود اپنے ذمہ لی ہے۔ اس واسطے ضروری ہے کہ جب ہم اپنی جدو جہد اور انتہائی کوشش کے باوجود شریعت کی ایک بات کے متعلق کوئی فیصلہ کرتے ہیں، اگراس میں کسی فتم کی غلطی ہو، تو ضرور ہے کہ اللہ تعالی اس پرکوئی دلیل قائم کرے، جس سے ہمیں غلطی پراطلاع ہوجائے۔

صحت حدیث کی دیگر شرا نط

اب بدام زیر بحث لانا باقی رہ جاتا ہے کہ اگر کوئی حدیث ان پانچ شرافط پر

ا الممتحنة: ١٠

دوامرمديث ي المحالية المحالية

مشتمل ہواورامت میں ہے کسی محدث یا مجتہد کواس میں کسی غلطی کاعلم بھی نہیں ہوا، تو کیا غدیث کی صحت کیلئے اس قدر کافی ہے یا اور شرائط کی بھی ضرورت ہے؟

کیا خذیت کی سنت ہے ہی کدروں ہے پیرو رساں کا خدیث ندکورہ شرائط کے بعض علاء کا خیال ہے کہ ایک شرط میہ بھی ہے کہ وہ حدیث ندکورہ شرائط کے علاوہ عقل، قرآن اور حدیث متواتر کے خلاف حدیث ندکورہ شرائط پر پوری اترتی ہے، وہ عقل، قرآن اور حدیث متواتر کے خلاف نہیں یائی گئی، اس کی تشریح اس طرح ہے:

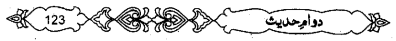
### دلیل کی اقسام:

؛ دلائل دونتم کے ہیں عقلی اور نفتی۔ • دلائل دونتم کے ہیں عقلی اور نفتی۔

پهران کی بھی دونشمیں: یقینی اور غیریقینی-

متواتر اور اجماعی الصحت صدیث بقینی ہے اور باتی غیر بقینی۔ اسی طرح عقلی باتیں بعض بقینی ہوتی ہیں، جیسے بدیمیات وغیرہ اور بعض غیر بقینی، جیسے نظریات محققین نے یہ فیصلہ کیا ہے کہ دلیل نقلی بقینی اور عقلی بقینی میں تعارض نہیں ہوتا اور نہ بقینی دلائل عقلیہ کا آپس میں۔ ہال سے ہوسکنا اور نہ بقینی دلائل عقلیہ کا آپس میں۔ ہال سے ہوسکنا ہے کہ ایک دلیل بقینی ہواور دوسری ظنی، اگر اس طرح کی کوئی صورت ہو، تو اس وقت ہے کہ ایک دلیل بقینی کو نطنی پر تر جیجے ہوگی۔ مثل حدیث متواتر یا اجماعی الصحت نہ ہو، بدیمیات کے فلاف ہو، وہ مروود ہوگی۔ اسی طرح اگر کوئی نظریہ حدیث متواتر، قرآن یا حدیث فلاف ہو، وہ مروود ہوگی۔ اسی طرح اگر کوئی نظریہ حدیث متواتر، قرآن یا حدیث اجماعی الصحت کے خلاف ہو، کہ کا کہ کی ایک کئی۔ اگر کسی کے دماغ میں سے کہ کوئی صحیح حدیث می عقلی بقینی دلیل کے خلاف نہیں پائی گئی۔ اگر کسی کے دماغ میں سے کہ کوئی صحیح حدیث کسی عقلی بقینی دلیل کے خلاف نہیں پائی گئی۔ اگر کسی کے دماغ میں سے کہ کوئی صحیح حدیث کسی عقلی بقینی دلیل کے خلاف نہیں پائی گئی۔ اگر کسی کے دماغ میں سے کہ کوئی صحیح حدیث کسی عقلی بقینی دلیل کے خلاف نہیں پائی گئی۔ اگر کسی کے دماغ میں سے کہ کوئی صحیح حدیث کسی عقلی بقینی دلیل کے خلاف نہیں پائی گئی۔ اگر کسی کے دماغ میں سے کہ کوئی صحیح حدیث کسی عقلی بقینی دلیل کے خلاف نہیں پائی گئی۔ اگر کسی کے دماغ میں

لیمنی جن احادیث کی صحت پر اجماع ہے، جیسے بخاری دسلم کی وہ احادیث جن پر سی محدث نے کلام ،
 نہیں کیا۔ مزید تفصیل کے لیے دیکھیں: فناوی ابن تبدید: ٤٧/٤



یہ بات بیٹے جائے کہ فلاں سیجے حدیث بدیھیات کے خلاف ہے، وہ اس کی تاویل کر سکتا ہے یااس کورد بھی کرسکتا ہے۔

#### مذیث قرآن کا بیان ہے

بعض احادیث وہ ہیں، جوقرآن مجید کی عملی صورتیں ہیں،مثلاً الله تعالیٰ نے فرمایا

﴿ أَقِيمُوا الصَّلوةَ ﴾ • يعن "نماز قائم كروـ"

مختلف مقامات پر اس کے اجزاء "قیام، رکوع، بچود، تبیع، تحمید، تکبیر، قراَت قرآن" کا اور اس کی شرائط میں سے "وضو، جنابت سے خسل وغیرہ" کا ذکر ہے۔ استقبال قبلہ ایک جگہ بدوں نماز ذکور ہے اور ایک جگہ جماعت کی طرف بھی اشارہ ہے ﴿ وَ ارْ کَعُوا مَعُ الرَّا کِعِیْنَ ﴾ • اور صلوۃ خوف میں باجماعت پڑھنے کا بیان

مو و ار معوا مع امرا بعین ہے € اور نداء کا ذکر ہے۔ ⊖

جمعہ کے دن ذکر اللہ اور نماز کو خاص طور پر بیان فرمایا ہے اور مختلف آیات میں اوقاتِ نماز کی طرف بھی اشارات ہیں۔ گر حدیث میں ایک خاص طریقہ پر اذان، نماز، اقامت، امامت اور خطبہ جمعہ کا بیان ہے۔ جوقر آن کے خالف نہیں، بلکہ قرآن کے بیان کروہ منتشر اجزاء کا مجموعہ ہے۔ نبی کریم طابق نے اس پر مداومت کی۔ آپ سال کے بعد صحابہ اس پر عامل رہے، یہاں تک کہ وہ نماز اس صورت میں ہم تک پیچی۔ ہرقرن میں نمازیوں کی تعداد قرآن کے ناقلوں (حافظوں اور کا تبول) سے زیادہ رہی۔ پس نماز جس طریق پر نبی کریم طابق نے پڑھی، اس کا جوت قرآن سے زیادہ رہی۔ پس نماز جس طریق پر نبی کریم طابق نے پڑھی، اس کا جوت قرآن

البقرة:٤٢

<sup>🗗</sup> البقرة:٤٦

<sup>🚯</sup> النساء: ١٠٢٪

المائدة: ٥٥، الجمعة: ٩



کے ثبوت سے بڑھ کر ہے۔

قرآن مجيد ميں ذكر ہے:

﴿ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمُ ﴾

"الله كا ذكر اى طرح كرو، جيسے تم كو بدايت كي گئے-"

ای طرح قرآن مجید نے "نداء" کا ذکر بطور حکایت کے کیا ہے، اس پراستہزاء کرنے والوں کو ڈائنا ہے۔ فنداء (اذان) کی ہیت کذائی چونکہ تواتر سے ثابت ہوتر آن سے بھی بڑھ کر اس کا تواتر ہے۔ اس واسطے اس کے انکار کی کوئی سخیائش نہیں۔ پس لاز آ یہ سلیم کرنا پڑے گا کہ نبی کریم سکھ نے ہماز یا نداء منشا قرآن کے خلاف نہیں پڑھی ہوگی۔ بلکہ اللہ تعالی کے حکم کی تعمیل کی ہوگی۔ اگر قرآن کے منتشر اجزاء اور حدیث میں ان کے اجتماع کو بیک نظر دیکھا جائے، تو صاف معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم سکھ کیا گھا کاعمل قرآن کے اس الہام کا بیان ہے، جونماز کے متعلق قرآن نے اس الہام کا بیان ہے، جونماز کے متعلق قرآن نے اضارکیا ہے۔

### شريعت ہم تک کیسے پینچی؟

گرایک بات یادر کھنی چاہئے کہ شریعت ہم تک دوطریقوں سے پینچی ہے: ایک تعامل، یعنی ہرزمانہ میں لوگ ایک کام پڑمل کرتے آئے۔

ووم: روايت، جو كتب حديث مين موجود بين-

ہرایک میں ایک نقص ہے، جس کا جر دوسرے طریقہ ہے ہو جاتا ہے۔ تعامل میں یفقص ہے کہ بھی بعد کا پیداشدہ عمل بھی اس میں شامل ہو جاتا ہے۔ اس کے رفع کرنے کیلئے ہمیں روایت کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے۔

<sup>📭</sup> البقرة: ١٩٨

② المائدة: ٨٥



اور ای طرح روایات میں ابہام ہوتا ہے، جوعمل سے رفع ہو جاتا ہے۔لفظ میں ا ایک سے زیادہ احمال ہوتے ہیں،گر تعامل سے ایک شق متعین ہو جاتی ہے۔ یمی حال قرآن مجید کے اور مقامات کا ہے۔

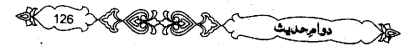
### مج کا بیان مدیث میں ہے:

مثلاً ج كم متعلق قرآن مجيد نے حلال ہونے اور محرم ہونے كا ذكر كيا ہے۔ گر احرام باند صنے كے متعلق سوائے سر منڈانے، مجامعت كرنے اور شكار كرنے كى ممانعت كے اور چيزوں كا ذكر نہيں كيا۔ اس طرح بيت اللہ كے طواف كا ذكر كيا، اس كى گنتى اور وقت كے بارے ميں نہيں بتايا، يہى حال صفا و مروہ كے طواف كا ہے، اس كيلئے كوئى گنتى نہيں بتائى۔

رسول الله مثالیم نظیم نے سات دفعہ طواف کیا اور احرام میں خوشبو لگانے اور سلے ہوئے کیٹرے پہننے کی ممانعت، نیز مرد کو سرنگا رکھنے کا حکم دیا۔ اجمار کے بعد حلال ہونے کو کہا، اگر قربانی لازم نہ ہو، ورنہ قربانی کرنے کے بعد، اور عمرہ میں بیت اللہ کے طواف اور صفا و مردہ میں سعی پر اکتفا فرمایا۔ احرام باند صفے کیلئے "موافیت" کو متعین کیا۔ قرآن مجید نے صرف یہ کہا کہ ﴿ اَلْحَجُ أَشُهُرُ مَعْلُومَاتُ ﴾ • مگر " متعین کیا۔ قرآن مجید نے صرف یہ کہا کہ ﴿ اَلْحَجُ أَشُهُرُ مَعْلُومَاتُ ﴾ • مگر " الله تعین نہیں کی۔

نبی کریم مُلَّیْلًا نے جس طرح حج کیا، آپ مُلَیْلًا کو ہزاروں آ دمیوں نے دیکھا، پھر ہرسال آپ مُلَیْلًا کے خلفاء حج کرتے رہے، تعامل اور روایت سے حج کا طریقہ نماز کی طرح ہم تک پہنچا۔

<sup>🛈</sup> البقرة: ۱۹.۷



### احكام زكاة كي تفصيل حديث ميں ہے:

یکی حال زکوۃ کا ہے۔ قرآن مجید نے کہا کہ زکوۃ ادا کرو۔ مگر اس کا اندازہ نہیں بتایا، نہ مال کی مقدار متعین کی اور نہ ہی نصاب بیان فرمایا۔ آنخضرت عَلَیْمُ نے نصاب مال اور زکوۃ متعین کی اور ایک رقعہ میں لکھا دیا۔ حضرت ابو بکر صدیق ڈٹاٹٹئ نے اس کی ایک نقل صفرت انس ڈٹاٹئ کو دی اور مختلف عمال کو اس کی نقلیں بھیجیں۔ ● وہی اس کی ایک نقل صفرت انس ڈٹاٹئ کو دی اور مختلف عمال کو اس کی نقلیں بھیجیں۔ ● وہی محکومت کا قانون بنا، اس وجہ سے رد و بدل سے محفوظ ہو گیا۔ قران کی بیہ آیت محکومت کا قانون بنا، اس وجہ سے رد و بدل سے محفوظ ہو گیا۔ قران کی بیہ آیت محکومت کا نانوں بنا، اس وجہ سے رد و بدل سے محفوظ ہو گیا۔ قران کی بیہ آیت کے۔

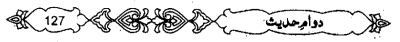
## مدیث کے بغیرقر آن کو سمجھنا ناممکن ہے

اگرکوئی کیے کہ ہم نماز کی الی تفییر کریں گے، جوان احادیث کی محتاج نہ ہوگی، اس طرح حج کی اور زکو ہ کی، تواس کا جواب میہ ہے کہ وہ اس نماز کی تفییر نہ ہوگی، جو قرآن کے زمانۂ نزول میں پڑھی جاتی تھی اور آج تک تواتر عملی ہے ہم تک پنچی ہے، بلکہ وہ اور نماز ہوگی، اس طرح وہ حج نہ ہوگا، جو زمانہ نزول قرآن میں کیا جاتا تھا، ایک نئی اصطلاح ہوگی، اس طرح وہ زکو ہ بھی ایک نئی چیز ہوگی۔

اس کی مثال اس طرح ہے کہ کوئی شخص ایک آ دی کو کیے، سیالکوٹ جاؤ ادر اتنا کہہ کر خاموش ہو جائے۔ اب بیر ظاہر ہے کہ سیالکوٹ سے مراد وہی لیا جائے گا، جو مشہور ومعروف ہے۔ اگر مامور بیہ کیچ (چونکہ شکلم نے سیالکوٹ کی تفصیل نہیں گی، اس واسطے) میں اپنی طرف سے ایک تفسیر کر لیتا ہوں۔ ''سیال'' کے معنے جاڑا،اور

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب الزكاة، باب صدقة الغنم، رقم الحديث (١٣٨٦)، سنن أبي
 داود(١٥٦٨)، سنن الترمذي (٦٢١)، سنن أبن ماجه(١٧٩٨)

<sup>🛭</sup> النحل: ٤٤



''کوٹ'' جمعنی کوٹ، پس سیالکوٹ کا معنی ہوا: '' جاڑے والا کوٹ' اس واسطے میں کوٹ فروش کے پاس چلا جاتا ہوں، تو ہداس کی حماقت ہوگا۔

اس طرح جب نماز، زکوۃ اور جج کی صورت نبی کریم طاق کے وقت سے چلی ہے۔ موراگرکوئی نئ صورت بنائے، توبیاس کی حماقت ہوگی۔

قرآن میں نکاح کا ذکر ہے اور نکاح کا اطلاق''عقد'' اور''وطی'' دونوں پر ہوتا ہے۔ 

قرآن مجید صرف نکاح کا تھم دیتا ہے اور زنا سے روکتا ہے۔ گر نکاح کے متعلق کوئی صورت نہیں بتاتا، جس سے نکاح اور زنا میں فرق کیا جا سکے۔

### بان قرآن،قرآن سے الگ بھی ہے

قرآن مجید میں ہے:

﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمُعَهُ وَقُرُآنَهُ ٥ فَإِذَا قَرَأُنَاهُ فَاتَّبِعُ قُرُآنَهُ٥ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ٥﴾

''قرآن کا جمع کرنا اور اس کا پڑھنا ہمارے ذمہ ہے۔ جب ہم پڑھیں، تو اس کے پڑھنے کی پیروی کر، پھراس کا بیان ہمارے ذمہ ہے۔''

### تېلى مثال:

<sup>•</sup> القاموس المحيط: ٢٣٧

<sup>🏟</sup> القيامة: ١٩-١٧

<sup>🏚</sup> البقرة:١٤٣٠

''جس کعبہ پر آپ تھے، اس کو ہم نے اس لئے بنایا تھا، تا کہ ہم اس کو جانیں جو رسول کا تمج ہے اس کو جانیں ایر پول پر پھر جاتا ہے۔'' اس آیت میں پہلے'' کعب'' کا ذکر ہے اور اس کعبہ کا معین کرنا، من جانب اللہ بنایا گیا ہے، گرقر آن میں کہیں اس کعبہ کی طرف مئہ کرنے کا ذکر نہیں۔

#### دوسری <u>مثال:</u>

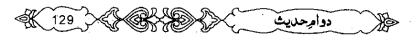
### تيسرى مثال:

خبرآ يا ڪرتي تھي۔

الله الرؤيا بالحق لتدخلن الله الموله الرؤيا بالحق لتدخلن المستحد الحرام إن شاء الله ﴾ •
 "الله تعالى نے اپنے رسول کو تجی خواب وکھائی کہتم مجدحرام میں انشاء الله

<sup>●</sup> التحريم:٣

<sup>🛭</sup> الفتح:۲۷



اس سوال کا جواب قرآن مجید نے سے دیا ہے کہ:

'' یہ بات ہماری مرضی پر موتوف ہے جس کو ہم جاہیں اپنی رحمت کے ساتھ خاص کی یہ ''**0** 

پس فابت ہوا کہ سی چیز کو ثابت کرنے کے لیے صرف دلائل کی ضرورت ہوتی ہے۔ خاص دلائل کا مطالبہ کفار کی عادت ہے۔ الله تعالی جو چاہے کرے۔

﴿ لَا يُسْئَلُ عَمَّا يَفُعَلُ وَهُمَ يُسُئَلُونِ ﴾

"جوالله تعالى كرے، اس سے بيسوال نہيں كيا جاتا كداييا كيوں كيا- بيسوال دوسرول سے ہوتا ہے۔"

کونکہ اللہ تعالی حکیم ہے، اس کا تعل حکمت سے خالی نہیں ہوتا۔ انسان کی سمجھ میں حکمت آئے یا نہ آئے، صرف اس قدر ثابت کردینا کافی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ایسا کیا ہے۔

#### كتابت اور جحيت

پی جب یہ بات پایئے جُوت کو پہنچ جائے کہ قرآن و حدیث دونوں جبت ہیں،
گر اللہ تعالی نے دونوں میں خود فرق کیا ہے۔ قرآن کو بلحاظ فصاحت و بلاغت کے معجزہ بنایا، اور اس کی کتابت کا با قاعدہ انظام آنخضرت کالیا کی معرفت کرایا، تا کہ بیالفاظ بعینہ محفوظ رہیں اور ان کی تلاوت ہے امت مستفید ہو، اور یہ مجزانہ نظم ہمیشہ کے لیے رہے، اور حدیث کو قرآن مجید کی طرح آنخضرت مُلَّامِیْم کی معرفت اس کی کتابت کا با قاعدہ انظام نہ کرایا اور دونوں کو جب تصبرایا، اور ہرایک کی اتباع کو فرض کتابت کا با قاعدہ انظام نہ کرایا اور دونوں کو جب تصبرایا، اور ہرایک کی اتباع کو فرض کے ایک انتاع کو فرض کے ایک انتاع کو فرض کے لیے واجب الا تباع نہ ہوئیں، تو با قاعدہ اللہ ان ہے۔

<sup>🛈</sup> البقرة: ١٥٥٥

و الانبياء: ٢٣

دوام حديث كالمحالية المحالية ا

بھی ان کی حیثیت میں کوئی فرق نہ پڑتا، کیونکہ جمت ہونے اور لکھانے میں کوئی تلازم نہیں۔ چنانچہ بہت می حدیثیں ایسی میں، جن کوآپ نے لکھایا، مگر منکرین حدیث ان کو بھی واجب الا تباع نہیں سمجھتے، کیونکہ ان کے نزدیک حدیث وقی تھی۔ بس اگر حدیث لکھا دی جاتی، تب بھی وقتی ہی رہتی، جیسا کہ قرآن مجید میں بھی بعض احکام

َ ﴿ يَسِي بَيْنِ، جَوَوَقَى بِينِ، هِنِي مِنْ يَتَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُولًا فَقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَيُ نَحُواكُمُ

صَدَقَةً ﴾ •

"اے ایمان والوا جبتم رسول سے سرگوش کرو، تو پہلے بچھ صدقہ کرلیا کرو۔" مگر بیتکم فقط وقت ہے، کیونکہ اس کا تعلق آنخضرت ساتھ کی زندگی کے ساتھ ہے، مگر بیتکم لکھا ہوا ہے۔لکھا ہوا بھی قرآن مجید میں ہے۔ اس طرح وہ احکام جن کا تعلق صرف آنخضرت ساتھ تھا، وہ سب کے سب وقتی تھے۔ جیسے بیتکم

﴿ وَامُرَأَ ۚ ةً مُّوْمِنَةً إِنْ وَهَبَتُ نَفُسَهَا لِلنَّبِي إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنَّ يَسُتَنُكِحَهَا خَالِصَةً لَّكَ مِنَ دُونِ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ ﴿

''وہ عورت بھی اے نبی ہم نے تیرے لیے طلال کی ہے جو ایماندار ہو، اپنے نفس کو نبی کے لیے مہد کرنا چاہے۔ میشم خالص تیرے لیے ہے، دوسرے مومن اس میں شریک نہیں۔''

ای طرح بیتکم:

﴿ وَلَا يَجِلُّ لَكَ النَّسَاءُ مِنُ بَعُدُ وَلَا أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزُوَاجٍ وَّلُو أَعْجَبَكَ حُسُنُهُنَّ ﴾ 3

۱۲:ئا.

<sup>🛭</sup> الأحزاب ٥٠

<sup>🛭</sup> الأحزاب: ٥٢

## وامرمديث المراجعة الم

"اے نی! اس کے بعد تیرے لیے عورتیں طلال نہیں۔ نہ ان میں تبدیلی کی اوازت ہے۔خواہ کتی ہی خوب صورت ہو۔"

اور دوسرے ایمانداروں کو تبدیلی کی اجازت ہے:

﴿ وَإِنْ أَرَدُتُمُ اسْتِبُدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ ﴾ •

''اگراپی بیوی کو بدلنا چاہو، لعنی ایک کو چھوڑ کر دوسری سے نکاح کرنا چاہو (تو پہلی سے مہرواپس نہلو)۔''

ای طرح بیتهم:

﴿ وَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَ عَلَّمَكَ مَالَمُ تَكُنُ تَعُلَمُ وَ كَانَ فَصُلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ ٤

"الله نے تجھ پر كتاب و حكمت (سنت) نازل كى، اور تحقيد وہ كچھ سكھايا، جس سے تو واقف نہ تھا، الله كافضل تجھ پر برا ہے۔"

ای طرح بینهم:

﴿ وَلَا تُنْكِخُوا أَزُواجَهُ مِنْ بَعُدِهِ أَبَدًا .....

آنخضرت ٹائیم کی بیو یول سے آپ کے بعد نکاح کرنامنع ہے۔ اللہ کے ہاں یہ بہت براجرم ہے۔

ای طرح بہت ہے احکام ہیں، جو ہمارے لیے پند وعبرت کا باعث تو بن کتے ہیں، گرممل کے اعتبار سے وقتی ہیں۔ جب وقتی احکام قرآن کے اند راکھے جاسکتے ہیں، تو حدیث لکھنے سے کیے دائی بن جاتی۔ پس حدیثیں وقتی بھی ہوں، تب بھی ان

<sup>📵</sup> السناء: ۲۰

<sup>🜒</sup> النساء:۱۱۳

<sup>1</sup> الأحراب: ٥٣

کے لکھنے سے بہت سے فائدے عاصل ہوتے۔آپ لوگ (منکرین حدیث) تو کہتے ہیں کہ حدیثوں کے احکام ایک دوسورتوں میں بیان کیے جاسکتے تھے۔اگر ایسا کردیا جاتا اور اخیر میں یہ کہددیا جاتا کہ یہ احکام پائیدارقتم کے ہیں، وقی ہیں، دائی نہیں، تو لکھنے سے ان کے دائی ہونے حقیقت ہے کہ احکام نہ لکھنے سے دائی بنتے ہیں اور نہ نہ لکھنے سے وقی ہوجاتے ہیں۔

پی جب اللہ تعالی کو معلوم تھا کہ خلافت راشدہ صرف تمیں سال تک چلے گا،

بلکہ اس سے کم زمانہ اس کے بعد شاید چود ہویں صدی میں جاکر منکرین حدیث کا

ایک گروہ پیدا ہوکر خلافت راشدہ کے قائم کرنے کی سعی کرے گا۔ اس وقت جو وقت

بائیلاز ( قانونی دستاویز ) تیار ہوگا، وہ اس وقت کے لیے مناسب ہوگا۔ پس اس برزخی

زمانہ تیرہ سو سال کے لیے امت کو قرآن کے تشریحی بائیلاز سے واقف رکھنے کے

لیے ان احکام کو جو حدیث میں ہیں، ایک دوسورتوں میں (بقول آپ کے) لکھ دیا

جاتا، تا کہ خلافت راشدہ کے قیام خانی تک امت ان سے مستفید ہوتی۔

### حدیث دائمی حجت ہے

ہم میں اور آپ میں فرق تو صرف وقتی اور دائمی ہونے کا ہے۔ نہ مفید اور غیر مفید ہونے کا ہے۔ نہ مفید اور غیر مفید ہونے کا۔ دونوں ان احکام کو مفید سجھتے ہیں۔ ہم اس لیے کہ وہ دائمی شریعت ہیں اور آپ اس لیے کہ دوسرے بائیلاز کے تیار کرنے میں معدومعاون ہیں اور جب تک تفاضائے زمانی نہیں بدت، قاضائے زمانی نہیں بدت، قابل عمل بھی ہیں۔ پس ان احکام کے نہ لکھنے کا اعتراض تو دونوں فریق پر کیساں ہے۔ آپ صرف ای فریق پر اس کا بوجھ ڈالنا چاہتے ہیں، جو حدیث کو دائمی جست سجھتا ہے۔ آپ خود کہتے ہیں:

"لبذااس تاریخی مسلدکو پر کھنے کے لیے مارے پاس نہایت سیح اور محکم معیار خود



کتاب الله ہے۔ اس میں جو بات بھی قرآن کے ظلاف نظر آئے یا الی ہو جس سے حضور طاقیہ کی شان میں طعن پایا جاتا ہو، اسے بلا اوئی تامل الگ کرویا جائے اور باتی حصہ کو کھار کرایک جگہ جمع کرلیا جائے، تا کہ اس سے تاریخی کام لیا جائے۔ یہ ہماری تاریخ کا گراں بہا سرمایہ ہوگا، جس پر ہم بجا طور پر ناز کر کیں گے۔ یہ ہماری تاریخ کا گراں بہا سرمایہ ہوگا، جس پر ہم بجا طور پر ناز کر کیں گے۔ یہ ہماری تاریخ کا گراں بہا سرمایہ ہوگا، جس پر ہم بجا طور پر ناز کر کیں گے۔ یہ ہماری تاریخ کا گراں بہا سرمایہ ہوگا، جس پر ہم بجا طور پر ناز

اگریہ بات واقعی ہے کہ یہ ذخیرہ گراں بہا سرمایہ ہے۔ پھر سنت کاوہ حصہ جو بائلاز کہلاتا ہے، وہ بہت قلیل ہوگا۔ وہ تو آپ کے نزدیک بھی نہایت بیش قیمت ہوگا، پس دو بائلاز اگر قرآن میں بیان کردیے جاتے اور بعد میں یہ کہہ دیا جاتا کہ یہ وقتی ہیں تو کیا ہی اچھا ہوتا، گر ایسا نہ کرنے ہے آپ کے خیال کے مطابق اس کی الیک گت بنی کہ اللہ کی بناہ!

حاصل کلام یہ ہے کہ حدیث کے جمت ہونے یا نہ ہونے، قتی ہونے یا دائی ہونے کی صورت میں جو اختلاف نظر آتا ہے، وہ اس قسم کانہیں جس میں ایک صورت میں حدیث کا (لکھنا) منع ہو اور دوسری صورت میں واجب ہو۔ بلکہ وقتی ہونے کی صورت میں بھی حدیث کا لکھنا مفید ہے اور دائی ہونے کی صورت میں اگر چہ مفید ہے، مگر واجب نہیں، کیونکہ جیت کے لیے لکھنا کوئی ضروری نہیں۔

### حديث نه لكھنے كا سب

اگر چہ آیک مسلم مومن کے لیے یہ جواب کافی ہے کہ جس طرح اللہ تعالی جاہتا ہے، کرتا ہے ، مگر آج کل زمانہ اس قتم کا ہے کہ لوگ ہر امر کی پچھ نہ پچھ حکمت بھی معلوم کرنے کی خواہش رکھتے ہیں۔اس لیے ان کے ذوق کے مطابق بھی پچھ لکھا جاتا ہے۔ (یہ اس سوال کا دوسرا جواب ہے)

<sup>•</sup> مقِام حدیث: ۳۹٤/۲

قرآن وسنت میں یہ فرق کہ'' ایک کوفوری طور پر لکھا دیا گیا اور دوسری چیز کے کیھھ جھے کومل اور حفظ کے حوالہ کیا گیا۔'' اس لیے ہے کہ شریعت کے دونوں حصول میں اعجاز ظاہر ہو۔ قرآن مجید نظم میں بے نظیر ہونے کی وجہ سے مجوز ہے۔ اس کی فصاحت و بلاغت درجہ علیا میں ہے۔مقصد، الفاظ اور ترکیب میں انسانی دسترس سے باہر ہے۔ جن بھی اس کی نظیر نہیں لا سکتے۔ اس بناء پر رسول کریم مُنَافِیْم کی صدافت کی ایک زندہ دائی نشانی موجود ہے۔

صدیت بلحاظ شرح و بیان، جامع العلوم اور کھل تعلیم ہونے کی بناء پر ایک بے بہا ذخیرہ ہے۔ اس قتم کی باتوں کا اگر تھائی کے ساتھ انظام نہ کیا جائے، تو ان میں اگر حفاظت الہی نہ ہو، تبدیلی واقع ہوجاتی ہے، مگر باوجود اس کے کہ حدیث کوقر آن کی طرح با قاعدہ طور پر نہیں لکھا گیا، مگر پھر بھی اس کا دینی حصہ جوں کا توں محفوظ رہا۔ ایسا کلام جس کے اجزاء قرآن کی طرح فوری طور پر سب کے سب نہیں لکھے گئے۔ حواوثات کے علام او رجمی سازشوں کے باوجود اس کا ہمیشہ کے لیے اس طرح قائم رہنا، اس کی حفاظت کے لیے اسباب کثیرہ کا پیدا کردینا بھی ایک زندہ مجزہ ہے۔ کیونکہ اس قسم کی حفاظت جو دینی حدیثوں کی گئی ہے، اس صورت میں ممکن ہے جب کا تھیبی شامل ہو۔

اس امر میں غور کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ان اسباب میں غور کیا جائے، جو اللہ تعالیٰ نے حدیث کے حفوظ رہنے کے لیے پیدا کیے، تاکہ غور کرنے والے کو اس امر کا یقین ہوجائے کہ ان اسباب کے ہوتے ہوئے صدیث میں رد و بدل ناممکن ہے اور اسباب کے پیدا ہونے میں غیبی طاقت کو خل ہے۔





### حفاظت ِ حدیث کے اسباب کا اجمالی ذکر کھا کا

#### احادیث کوملی شکل دینا

🗓 حدیث کی حفاظت کا سبب صدیثوں کوعمل میں وافل کرنا ہے۔

جوحدیثین نماز کے متعلق ہیں، خواہ نماز کے اوقات سے ہو یا نماز کی دیگر شرائط طہارت واستقبال کعبہ سے یا نماز کے آ داب وارکان سے، یہ تمام حدیثیں ایک ہیں کہ جن پر چوہیں گھنٹوں میں کم از کم پانچ بار عمل کو لازم قرار دیا گیا ہے۔ اب جن حدیثوں پر دن رات میں پانچ مرتبہ عمل کیا جائے، وہ کب بھول سکتی ہیں؟ یہی حال ان احاویث کا ہے، جن کا روزوں سے تعلق ہے، اگر چہ فرض روز سے سال میں ایک دفعہ آتے ہیں، گر پورا ایک مہینہ رہتے ہیں اور سال میں نقلی روزے ہمیشہ تھوڑے قوڑے فاصلے سے آتے رہتے ہیں، ناممکن ہے کہ الی حدیثیں بھول ہوا کیں۔

یمی حال جج کا ہے۔ جج آگر چہ عمر میں ایک بار فرض ہوتا ہے۔ گر حج میں چونکہ لاکھوں آ دمی شریک ہوتے ہیں۔اس واسطے اس میں ان احکام کو بھول جانا، پھر اس بھول کا برقر ارربنا ناممکن ہے۔ مکہ والے تو کم از کم اس کے احکام نہیں بھول کتے۔

### احادیث کو حکومت کا آئین بنانا

ن کاۃ وعشر وخراج، قصاص، نکاح وطلاق وعدت، غلاموں کا آزلد کرنا، والدین کے حقوق اور اقتصادی امور ان سب کوریاست کے حوالے



کیا گیا۔ حکومت قائم کرکے ان تمام امور کومنظم کرکے علاء، فضاۃ ، امراء اور محمال کے سپر دکردیا گیا۔

🖪 پھر ایسے ایسے حافظہ والوں کو قرآن وسنت کے مسائل سکھنے کی طرف متوجہ کیا

کیا۔

كتابت حدنيث

بعض ضروری مسائل کو آنخضرت کی آجہ نے خود کھوایا، اور بعض کو صحابہ اور خلفا،

نے تحریر کرایا اور کیا۔ یہاں تک کہ تابعین کے زمانہ میں تمام احادیث قریب
قریب تحریر میں آگئیں اور تابعین صحابہ سے سننے والے تھے۔ تابعین کے ننخ
صحابہ کے ننخول پر مشتمل ہوئے اور بعد میں آنے والول نے تمام شہروں کے
ننخول کو جمع کروایا۔ یہاں تک کہ دوسری صدی میں ساری حدیثیں کتابی شکل
میں مجموعوں میں جمع ہوگئیں، مگر ان میں کچھ اختلاط بھی پایا گیا۔ کیونکہ ان تمام
کے استیعاب سے بی غرض تھی کہ ان تمام شاکع شدہ ذخیرہ احادیث سے صحیح و
ضعف کو الگ الگ کردیا جائے۔ جو قابل عمل اور بالکل صحیح ہیں، ان کو الگ
کردیا جائے تا کہ عوام بھی فائدہ اٹھا سکیں۔

اس کا یہ مطلب نہیں کہ پہلے رطب و یابس اور تمام کھے ہوئے ذخیرے پر بدوں امتیاز عمل ہوتا تھا، بلکہ اس کا یہ مطلب ہے کہ پہلے حدیث پر عمل کرنے کے لیے بڑے بڑے محدثین کی طرف رجوع کرنا پڑتا تھا۔ وہ محدثین عوام کی راہ نمائی کرتے تھے، مگر بعد میں جب وو کتا ہیں''صحح بخاری ومسلم'' لکھی گئیں، تو ابعوام کے لیے حدیث پر عمل کرنا آسان ہوگیا۔ آسانی کے لیے چھاٹا گیا، ورنہ پہلے بھی قابل عمل حدیثیں یہی تھیں، مگر ان حدیثوں کے ساتھ لکھی ہوئی تھیں، جونا قابل عمل

## المرحديث المراجديث المراجد المراجديث المراجديث المراجديث المراجديث المراجديث المراجديث

تختیں۔ محدثین نے ان حدیثوں کو معرفت کے لیے لکھا تھا۔ ● • سوال ان نا قابل عمل حدیثوں کو کیوں لکھا گیا۔ شروع ہی میں نہ لکھتے ، تا کہ چھانٹنے کی ضرورت نہ بڑتی۔

جواب: شروع میں ان غیر قابل عمل حدیثوں کو اس لیے لکھا گیا کہ حدیثیں لکھنے والے وو فتم کے لوگ تھے۔ ایک وہ گروہ تھا جوفن حدیث میں ماہر تھے، جن کی بات پر اعتماد کیا جاتا تھا۔ سیح اور ضعیف میں پورے طور پر امتیاز کیا کرتے تھے۔ یہی گروہ حدیث کی خدمت کے لیے چنا گیا تھا۔ مگر حدیث پر چونکہ ان کی اجارہ داری نہتی، اس لیے دوسرے لوگ بھی اس فن میں مشغول ہو گئے تھے۔ یہ ظاہر ہے کہ جوشخص کی فن میں ماہر نہ ہو، اس سے غلطیاں ضرور ہوتی ہیں بگرعوام میں وعظ و تبلیغ کے لیے یہی گروہ پیش پیش ہوتا ہے اور خواص پہلے ضرور ہوتی ہیں بگروہ کی اغلاط کو ای طرح جھوڑ دیا گروہ کی طرف زیادہ متوجہ ہوتے ہیں۔ اگر اس غیر ماہر گروہ کی اغلاط کو ای طرح جھوڑ دیا جائے، تو امت کے لیے ایک مستقل خطرہ پیدا ہوجا تا ہے۔ اس واسطے شروع میں تو ان کو لکھ جائے، تو امت کے لیے ایک مستقل خطرہ پیدا ہوجا تا ہے۔ اس واسطے شروع میں تو ان کو لکھ لیا گیا، گیا ، گیا گیا، گیا ان کی اصلیت پر متنبہ کردیا گیا، اس

طرح کہ تصریح کردی گئی یا سند کے ذکر کردینے پر اکتفا کردیا گیا، تاکہ ماہرین سند ہے ہی ان کی حقیقت معلوم بر لیس، یا ضعیف راو یوں کے متعلق الگ آلگ کتابیں لکھ کر آگاہ کردیا گیا، جیسے قرآن مجیلہ یا دوسری کتابیں جو طبع ہو گر آتی ہیں، کا تبول کی سستی کی وجہ سے ان میں کمی و بیشی ہو دواق ہے اور اس کا تذارک اس طریح کیا جاتا ہے کہ کتاب کے پیچھے انفلاط نامہ لگا دیا جاتا ہے کہ کتاب کے پیچھے انفلاط نامہ لگا دیا جاتا ہے کہ کتاب کے پیچھے انفلاط نامہ لگا دیا جاتا ہے کہ کتاب کے پیچھے انفلاط نامہ لگا دیا جاتا ہے کہ کتاب ان انفلاط کا تمام کتاب لیے فکالنا مشکل کروجاتا ہے۔

فتنهُ وضع حدكيث كالتدارك الفيان الله الماليك الماليدي

اس میں کوئی شبنیں کہ ایک گروہ جو دین کی تخریب کے دریے تھا۔ اس نے حدیثیں بنائیں اور عوام کے لیے ایک فتنہ برپا کردیا۔ مگر جو گروہ ماہر حدیث اس خدمت پر مامور تھا۔ اس نے چن چن کر ان حدیثوں کو الگ لکھا اور ان کے نام کے متعلق کما ہیں لکھیں اور حدیثیں بنانے کے اسباب بیان کے، یہاں تک کہ دودھ کا دودھ، پانی کا پانی الگ الگ ہوگیا اور امت اس فتنہ سے نج گئی اور وضعی احادیث کا ذخیرہ لکھا ہوا لوگوں کے سامنے آگیا۔ اس حیے قرآن مجید کے متعلق بھی بعض لوگوں نے کوشش کی کہ غیر محفوظ ہوجائے، مگر ان کی کوشش کارگر نہ ہوئی، بلکہ محکرین حدیث کے نزدیک تو بہت سے قرآن بنائے ان کی کوشش کارگر نہ ہوئی، بلکہ محکرین حدیث کے نزدیک تو بہت سے قرآن بنائے

الم عبدة بن سليمان قرمات بين : كمى مخص نے عبدالله بن مبارك ب كها كدان موضوع احاديث كا كيا ہوگا؟ عبدالله بن مبارك قرمانے كئى "ان كے لين نقاد اور رائخ علماء زندہ رہيں گے" يعنی امت كو اس فقد ب بچاكيں گے۔ (الكفاية: ٣٧، التعديل والتجريح: ٢٩١/١، فتح المعيث: ٢١٢/٢، تدريب الراوي: ٢٨٢/١)

ای طرح ایک زندیق کو بارون الرشید کے پاس قتل کرنے کے لیے لایا گیا، تو وہ کہنے لگا: تم لوگ ان ایک بڑار احادیث کا کیا کرو گے، جو میں نے وقع کی بین؟ بارون الرشید نے جواب دیا : اے دشمن قدا! ان احادیث کے لیے عبد اللہ بن مبارک اور ابو اسحاق فزاری زندہ بیں، جو ان کا ایک ایک حرف نکال باہر کریں گے۔ (الموضوعات لابن المجوزی: ١/٥٥، سیر أعلام النبلاء: ٢/٨٤٥٠ فتح المغیث: ١/٥٤/٠)

دوامرحديث گئے، مگر اصل قرآن محفوظ رہا۔ یہی حال احادیث کا ہے کہ حدیثیں وضعی اگرچہ بنائی ممنی ، مروہ حدیثیں حدیث کے دین حصہ میں داخل نہ ہوسیں ، اس کی بوی وجہ بیقی کہ حدیث کے اندر اساتذہ اور تلاندہ کا سلسلہ صحابہ کے زمانہ ہے قائم ہوچکا تھا۔ مر استاذ کے تلامٰدہ گنے گئے تھے اور ان مشہور اساتذہ کی احادیث شار کر لی گئی تھیں۔ اب ان میں احادیث داخل کرنے کی کوئی صورت نہ تھی۔ کیونکہ جو شخص کسی استاذ کا نام لے کرکوئی حدیث بیان کرتا، تو اس کے لیے لازم تھا کہ اس کی سند استاذ کے آگے رسول الله مَثَاثِيَّا عَكَ بيان كرے۔اب اس كى كذب بيانى كاپية لگانا بالكل آسان تھا، کیونکہ اس سند کے سلسلہ میں جتنے رادی ہوتے ہیں، ان کے اساتذہ اور تلامذہ معروف تھے اور ان کی حدیثیں بھی معروف تھیں۔ اگر اس نے ایسی حدیث بیان کی جواس سلسلہ کے راویوں میں کسی ایک کی نہیں، تو ظاہر ہے کہ جھوٹ ہے۔ اس طرح اگرسلسلهٔ اسناد میں سی شاگرد کا اضافه کرویا یا ایسی سند ذکر کردی، جوحقیقت میں نہیں، تواس سے بھی اس کی کذب بیانی ظاہر ہوجاتی۔اس کیے کسی جموئے کا جموث حیب نہیں سکتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ بیالوگ عوام بر اپنا اثر و رسوخ استعال کر کے مطلب برآ ری کی کوشش کرتے تھے، گرخواص ان سے متاثر نہیں ہوتے تھے۔ دی علم کا تعلق چونکہ خواص سے ہوتا ہے۔ اس لیے دین اس طرح محفوظ رہا۔ چنانچہ دارتطنی نے اینے زمانه ميل بغداد ميل اعلان كيا تها كه كوئي فخص موضوع روايت دين ميل واخل نهيل

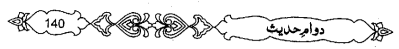
كُرْسَكْنَا 🍑 كَيُونِكُ إِن كُواسانيد بِرِاتنا عبورتها كه أكر كُونَى شخص جعلى حديث بناتا، تو فورأ

معلوم كرليت\_ية بوسكما ب كربعض روايات كيعض الفاظ شاؤ مول، مرضيعين كي

ان روایات میں جن پر تقید نہیں ہوئی، لینی بعد کے محدثین نے بخاری کے حکم کو سیح مانا

ہے اور بالاجماع وہ صحیح ہیں یا جن میں صحت کا فتویٰ ایک دومحدثوں کا ہے، مگر اس کے

فتح المغيث: ٢٦٠/١



خلاف کسی ہے مروی نہیں۔ان پر شذوذ کا کوئی اثر نہیں۔

اعادیث کے ذخیرہ میں صحیح وضعیف کا مخلوط ہونا اور موضوعات کا دنیا میں پایا جانا، اس بات کوستازم نہیں کہ جو حصہ دستور العمل ہے او رخفقین محدثین کے نزدیک معتبر ہے، اس میں بھی اختلاط پایا جاتا ہو۔

جیسے قرآن مجید ہمارے سامنے مختلف مطابع میں طبع ہوتا ہے۔ کا تبول سے غلطیاں بھی ہوتی ہیں۔ زیروز بر بلکہ بعض جگہ کلمات میں بھی ردوبدل ہوجاتا ہے، گر قرآن میں نفس الامر کے اعتبار سے کوئی فرق نہیں پڑتا، اگر چہ بعض تھوڑے علم والے جس طرح غلط لکھا ہوا ہوتا ہے، اس طرح ہی پڑھتے ہیں، گرقرآن کی صحت کے لیے ان پراعتا دنہیں ہوتا۔

یمی حال حدیث کے ذخیرہ کا ہے کہ اس میں ہر طرح کا مواد موجود ہے، جس کی وجہ رواۃ کی انسانی خامیاں یا دشمنان اسلام کی کارستانیاں اور نادال دوستوں کی بیوقوفیاں ہیں، مگر جو حصہ محدثین کے نزو کی قابل عمل اور صحح ہے، اس میں اختلاط نہیں۔





## حدیث کی کتابت آنخضرت مُلَّلِیًا کے عہد میں شروع ہوگئ تھی

بعض اوگ جوعلم اور تاریخ سے پوری واقفیت نہیں رکھتے، جب و کھتے ہیں کہ حدیث کی کتابیں جومشہور ہیں، اور "صحاح سنه" کے نام سے موسوم ہیں۔ ان سے پہلی کتاب "مؤطا" دوسری صدی میں کھی گئ اور باقی ( بخاری، مسلم، ابوداؤد، ترذی، نسائی) تیسری صدی میں تصنیف ہوئیں، تو اس سے یہ تیجہ اخذ کرتے ہیں کہ جدیث کے لکھنے کا رواج دوسری یا تیسری صدی میں ہوا ہوگا۔ جامعین حدیث نے سی سائی باتوں کو جمع کیا ہوگا۔

مگریہ بات سیح نہیں۔ کتابت کا رواج آنخضرت اللہ کا عبد مبارک میں شروع ہوگیا تھا۔ صحاح ستہ میں اکثر وہی احادیث ہیں، جو پہلی صدی میں لکھی گئیں، بلکہ بعض وہ بھی ہیں، جو آنخضرت اللہ اللہ بعض وہ بھی ہیں، جو آنخضرت اللہ اللہ بعض وہ بھی ہیں، جو آنخضرت اللہ اللہ بعض جگہ ایک ہی واسطہ ہوتا ہے، یعنی کی سندیں بالکل مخضر ہوتی ہیں۔ بعض جگہ ایک ہی واسطہ (صحابی) ہوتا آنخضرت اللہ واسطہ (صحابی) ہوتا ہے۔ بھی کوئی واسطہ نہیں ہوتا۔ "ھمام بن منبه" کا صحفہ جو ابو ہریہ وہ اللہ سے نقل کیا ہے۔ اس ہیں صرف ایک واسطہ ہے یعنی ابو ہریہ، اور حضرت ابو ہریہ کی وفات گا ہے۔ اس ہیں صرف ایک واسطہ ہے یعنی ابو ہریہ، اور حضرت ابو ہریہ کی وفات کے 86 سال بعد، اور میصحفہ قطعا

حضرت ابوہریرہ ڈیٹٹو کی تاریخ ولادت کے بارے میں تین قول ہیں: ٥٥هـ ٥٥هـ ٥٥ه، دیکھیں:
 طبقات خلیفة بن خیاط: ١١٤، الاستبعاب: ١/١١٥، الإصابة: ٤٤/٧، حافظ ابن حجر رسے
 نے ۵۵ھ کورائح قرار دیا ہے۔

اس سے پہلے کا ہے۔ اس میں 138 حدیثیں ہیں، یہ سب کی سب ایسی ہیں، جو "مسند أحمد" اور "صحیح بخاری و مسلم" وغیرہ میں آ چکی ہیں۔ ● ان کے رکھنے سے حدیث کی حفاظت کا پتہ چلنا ہے۔ وہ صحفہ شائع ہو چکا ہے۔ یہ احادیث جن الفاظ کے ساتھ "همام بن منبه" کے صحفہ میں ہیں۔ اس طرح صحیحیں وغیرہ میں پائی جاتی ہیں، اس سے صاف پتہ چلنا ہے کہ پہلی صدی کے صحفہ کی احادیث س طرح تیری صدی کے مجموعوں میں بعینہ نقل در نقل ہوکر آئی ہیں کہ ان میں سینہ تعرف کی و میشی نہیں ہوئی۔

ای طرح وہ خط جو آنخضرت ناہی نے ہول کو لکھایا تھا۔ ● اس کا فوٹو بھی شائع ہو چکا ہے۔ دیکھومحد ثین نے جو الفاظ اس خط کے تیسری صدی میں نقل درنقل کی صورت میں کھے ہیں، بالکل وہی ہیں۔ حالانکہ اس خط کی نقل آنخضرت ناہی ہے باس نہ تھی۔ صرف صحابہ نے وہ خط سنا اور یاد کرلیا، پھر نقل درنقل ہوتا ہوا مصنفین تک پہنچا اور اس طرح محفوظ پہنچا، جیسے لکھا گیا تھا۔

عبدالله بن عمرو بن عاص والله في أيك صحيفه لكها، 🗣 جس كو "صادقه" كهتي

<sup>•</sup> شلاً ویکمین: مسنداً حمد۲/۲۱۲\_۲۱۹/۳ (۱۱۰۵\_۲۰۲۲) بخاری (۱۳۰، ۲۳۷، ۲۳۷) مسلم: (۹۷۷،۷۲۱)

صحیح البخاري: بدء الوحي، باب کیف کان بدء الوحي(حدیث:۷) صحیح مسلم:
 کتاب المغازي، باب کتاب النبي بَيْنَةُ إلى هرقل (حدیث:۲۰۷٤)

حضرت عبد الله بن عمره بن العاص، رسول الله عليم سے من كر احاديث لكها كرتے ہے۔ ويكسيں:
صحيح البخاري: كتاب العلم، باب كتابة العلم (حديث:١١٣)، سنن الترمذي: كتاب
العلم، باب ما جاء في الرخصة فيه (حديث:٢٦٦٨) بلكه بعض روايات ميں آتا ہے كه عبد الله بن عروج و چيز بھي رسول الله علق سے ساكرتے ہے، اس كولك ليتے ہے۔ ويكسين سنن أبي داود:
عروج و چيز بھي رسول الله علق سے ساكرتے ہے، اس كولك ليتے ہے۔ ويكسين سنن أبي داود:
كتاب العلم، باب في كتاب العلم (حديث:٢٦٤٦)، مسئد أحمد: ١٦٢/٢، المستدرك:

### 

#### ہیں۔ • اس کی حدیثیں بھی صحاح ستہ میں موجود ہیں، زکاۃ کا رسالہ آ تخضرت الله

- ◄ انام جائم فرمائية بين: امام بخاري اورامام مسلم نے الوليد بن عبدالله كي علاوہ اس حديث كرواة الله جائم فرمائية بين: الوليد بن عبد الله كي تعيين ميں اختلاف ب، امام وبكي برك فرمائة بين: ١٠ / وه "وليد بن عبد الله كي تعيين ميں اختلاف ب، امام وريد بن عبد الله بن أبي الوليد الشامي " ب، تو پھر سلم كي شرط پر ہے۔" ليكن وه "وليد بن عبد الله بن أبي أمين العبدري " إلى العبدري " إلى العبدی " بن العبدی العبدری العبدری العبدری العبدری العبدری العبدری العبدی العبد
- سنن الدارمي: المقدمة: باب من رخص في كتابة العلم، (حديث: ٤٩٦)، مسند البزار:
  ٢٩٤/٣) (٣٩٤/١)، الطبقات الكبرى: ٤٩٤، المحدث الفاصل: ٣٦٦/١)، تقييد العلم:
  ٤٨، تاريخ دميشق ٢٦٢/٢، يهديث ال كتب على مخلف طرق عمروى ع، يكن زياده تر
  ان كا دارو مداردوراويول "إسحاق بن يحيى بن طلحة بن عبد الله القرشى" اور "ليث بن أبي
  سليم" برع، يه دونول تي "ضعيف" بيل اسحاق بن يحيى كوالم احمد في " متروك المحديث"
  اور اين محين في الم أن معيف "قرار ويا ع له العاري فرمات بين عمديثين الله ك "حفظ" على
  كلام كرت بين مام ويي والله فرمات بين محدثين في العدوري: ٣٤١/١ (١٢١) التاريخ الكبير:
  ومعرفة الرجال: ١/٥٠، تاريخ ابن معين رواية الدوري: ٣٤٨ (١٢١) التاريخ الكبير:
  والمتروكون لابن المجوزي: ١/٥٠، ١٠ الضعفاء للعقيلي: ٢/٣٠ (١٢١)، الضعفاء والمتروكون لابن المجوزي: ١/٥٠ (١٢١)، الضعفاء والمتروكون لابن المجوزي: ١/٥٠) الكاشف: ٢/٣٠١ (٢٢١)،

ليت بن أبي سليم كوابن عبينة ، أحمد، ابن معين، ابن مهدي اور نسائي في "ضعيف" قرار ويا بين مهدي اور نسائي في "ضعيف" قرار ويا بيم (العلل في معرفة الرجال ٢٩/٣،٣٧٩/٢، تاريخ ابن معين رواية الدارمي: ١٥٨ (١٦١٧)، الضغفاء الطبعقاء: ١٩/٨ (١٦١٧) ما الضغفاء للعقيلي: ١٩/٥ - تهذيب النهذيب: ١٩/٨ (١١٧) من علم في الطبعقاء أسحيقة كو "صحيفة صادقه" كم تام ك فرسميا عبد (أسد الغابة: ١٩/٥ من صفة الصقوة: ١٥٥/١، تقييد العلم: ١٨/٤ عبدة القاري: ١٨/٢ تأويل مختلف الحديث: ١٨/٧ فتح المعيث: ١٣١/١ عاوة علم علم علم علم المنابة عبد الله بن عمرو والتنظيم على المنابة المعين المعين المعين المعين عملاوه "صحيفه علوقة علم علم المنابق كم المنابق كم المنابق كم المنابق كم المنابق كم المنابق كم علم المنابق كم المنابق ك

نے ککھوایا، وہ رسالہ صحیح بخاری وغیرہ میں موجود ہے۔

### حضور مَنْ اللَّهُ کَمْ کَ مِمَا تَیبِ کَا ذِکْرِ

🛈 صلح حدیبیه کا معاہدہ جو سیح بخاری میں منقول ہے، 😉 اور دیگر معاہدات۔ 🛈

(تهذيب الكمال:١٨٤/١٣١ (٢٨٨٢) ، تهذيب التهذيب: ٢٧٣/٤)

علاوه ازین مسلیمان بن بلال "کی دهفوان بن سلیم" سے ملاقات بھی محل نظر ہے کیونکہ دسلیمان" کے اساتذہ میں دهفوان" کا شار نہیں ہے اور حافظ ابن حجر طلقہ نے سلیمان بن بلاک کو "طبقة ثامنة" اور صفوان بن سلیم کو "طبقة رابعة" میں ذکر کیا ہے۔

تقريب التهذيب: ٥٠٥ (٢٥٥٤) و :٣٥٤ (٢٩٤٩)

- صحيح البحازي: كتاب الزكاة، باب زكاة العنم، رقم الحديث (١٣٨٦) ، سنن أأبي ذاود: كتاب الزكاة، باب في زكاة السائمة، رقم الحديث (١٥٦٧)، سنن النسائي: اكتاب الزكاة، باب زكاة الابل، رقم الحديث (٢٤٤٧)، سنن ابن ماجه: كتاب الزكاة، باب إذا أخذ المصدق سنا دون سن أو فوق سن، رقم الحديث (١٨٠٠)
- صحيح البخاري: كتاب الصلحي باب كيف ايكتب هذا ما صالح فلان بن فلان و فلان بن فلان بن فلان بن فلان بن فلان الجهاد والسير، و إن لم ينسبه إلى قبيلته أو نسبه، رقم الحديث (١٥٥١)، صبحيح مسلم: كتاب الجهاد والسير، باب صلح الحديينة في الحديثة أرقم الحديث (١٨٥٣)، سنن أبي داود: كتاب المناسك، باب المحرم يحمل السلاح، رقم الجديث (١٨٥٢)، مستقد أحمد المجديد (١٨٥٩).
  - وَ يُحْصِل: ابن حبان: ١٨١٤٤ عـ ٥١٥ (١٥٥٣ ١٥٥٩).

## دوام حديث

مردی ہیں۔ ● پس ابوسعید دلائی کی روایت کا مطلب وہی لیا جائے گا جس کا ہم نے ذکر کیا ہے کہ قرآن کے ساتھ حدیث نہ کھو، بلکہ الگ کھو، یا اس حدیث کو بسبب خبر واحد ہونے کے متواتر اور مشہور کے مقابلہ میں مرجوح یا منسوخ قراز دیا جائے گا۔ ● معد رہے ہیں ہے۔

### صحیفهٔ عمرو بن حزم .

مولانا مولوي ابوالقاسم بناري كي كتاب "جمع القرآن والأحاديث" مين

"رسول الله طَالِيَّم نے اہل يمن يعنى اہل نجران كے لئے ايك كتاب المحوائى، جس ميں تمام مسائل فرائض وسنن اور ديات وغيرہ كے تحرير تھے اور عمرو بن حزم دائل کے ہائے ہجے۔ پھر وہ خاندان عمرو بن حزم دائل کے ہاں محفوظ رہى، چنانچامام ابن شہاب زہرى تابعى نے ابوبکر بن محمد بن عمرو بن حزم سے نقل كى۔ يہ حديث تواتر سے سنن نسائى (مطبع انصارى) كتاب القود كى۔ يہ حديث تواتر سے سنن نسائى (مطبع انصارى) كتاب القود والقسامة والديات: ۲۲۱۲، مراسيل ابوداود: ۳۳، سنن دار قطني دارى، ۳۳، مئوط امام مالك: ۳۳۲، دارى، دارى، مسند شافعى: ۲۲، ۲۸، سنن بيهقى: ٤٠ مسند شافعى: ۲۲، ۲۸، سنن بيهقى: ٤٠ مستدرك حاكم: ۳۹، بلوغ المرام: ۲۲، ۲۸، جامع بيان

<sup>🛭</sup> تفصیل کے لیے دیکھیں:

العلم وفضله لابن عبدالبر: ۱/۱۷، فتح البارى (مطبع انصارى) :۲۸، ۲۸، ۱۹ وفضله لابن عبدالبر: ۱/۱۸، وغیره کتب میں ثابت ہے۔" پس کتابت کے خلاف جوادلہ ذکر کی جاتی ہیں، وہ مزور ہیں۔

### حضرت ابوبكر والثنة كا اثر

ابوبكر صديق والفئاسے بيه ذكر كيا جاتا ہے كه آپ نے پانچ سواحادیث كا ایک مجموعہ تیار كیا ہوا تھا۔ لیكن ایک مجموعہ تیار كیا ہوا تھا۔ لیكن ایک مجموعہ تیار كیا ہوا تھا۔

#### جواب

اس اثركى سند "تذكرة الحفاظ" مين ال طرح ب:

"(وقد نقل الحاكم) فقال حدثني بكر بن محمد أنا محمد بن موسى البربري أنا الفضل بن غسان أنا علي بن صالح أنا موسى بن عبدالله بن حسن عن إبراهيم بن عمر بن عبيدالله التيمي حدثني القاسم بن محمد قالت عائشة جمع أبي .....

(: پیشند سیخ نہیں۔اس کی سند میں "علی بن صالح" ہے، جو مجہول ہے۔ " بیشند سیخ نہیں۔ اس کی سند میں "علی بن صالح" ہے، جو مجہول ہے۔

ب: "مفضل بن غسان" بھی مجہول اور غیر مقبول ہے۔

ج: اس میں "موسیٰ بن عبدالله" ہے، جو "متھم بالكذب" ہے۔

و: اس اثر کے اخیر میں "تذکرہ" میں بھی لکھا ہے۔ "لایصح" لیعنی سے چے نہیں۔

ع: امام ابن كثير وطلف نے بھى اس كى ترديدكى ہے، جيسے "كنز العمال" سے

٥/١:الحفاظ:١/٥-



معلوم ہوتا ہے۔

ر: بخاری میں ہے کہ ابوبکر صدیق واٹھؤنے حضرت انس واٹھؤ کو جب بحرین کی طرف بھیجا، تو ان کو ایک لمبی حدیث کی نقل لکھ کر دی، ● جس میں زکوۃ کا مکمل مسلہ ہے۔

ر: "شرف أصحاب الحديث" من ب: ابوبكر صديق والنظ فرمات مين الرسول الله على المحالية فرمات مين المول الله على الله

یہ عام وجوہ اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ احادیث کے جلانے کا جو افسانہ مردی ہے، وہ باطل و بے دلیل ہے۔

### حضرت ابوبكر طالنينً كا دوسرا الز:

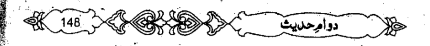
تذكرة (٣/١) ميں بھی حضرت ابو بكر صديق والفؤے ايك اليى حديث ب، جس ميں ذكر ہے كه:

"تم حدیث میں اختلاف کرتے ہو،تم سے پیچھے آنے والے تم سے زیادہ اختلاف کریں گے۔ اس واسطے تم آنحضرت مُلَاثِلُم سے پچھے نہ بیان کرو، جوتم سے پچھے، تو کہہ دو کہ جارے اور تمہارے درمیان اللہ کی کتاب ہے۔ اس کے حلال کو حلال سمجھو اور اس کے حرام کوحرام سمجھو۔"

<sup>•</sup> كنز العمال: ١٠ / ٥٠٣ ( ٢٩٤٦ ) نيز ويكسين: الأنوار ألكاشفة: ٣٧

 <sup>⊙</sup> صحيح البخاري: كتاب الزكاة: باب صدقة الغنم، وقم الحديث (١٣٨٦)

<sup>. 🗗</sup> اس کی سند "موضوع" ہے۔



#### جواب:

گرید "مرسل منقطع" ہے۔ چنانچہ (ذہمی) لکھتے ہیں "ومن مراسیل بن أبي مليكة" اور اخير میں كہتے ہیں كه "فهذا المرسل ""اور" مرسل منقطع" محدثین كنزديك جمت نہيں ہوتی۔ چنانچه لكھا ہے

"ردة جماهير النقاد .....للحهل بالساقط في الإسناد" 
وين جهور محققين "مرسل" كومردود جانت بين، كيونكه جوراوى غير مذكور ب،
وه مجهول ب-

ب: اس حدیث میں اختلاف کا ذکر ہے۔ مطلب یہ ہے کہ حدیث کا بیان کرنا، تم جیسے لوگوں کا کام نہیں، جو حدیث کو محفوظ نہیں رکھ سکتے۔ بلکہ ان لوگوں کا کام ہے، جن کا حافظہ اللہ نے اچھا بنایا ہو۔ تم صرف قرآن کا ہی حوالہ دیا کرو، کیونکہ حدیث بھی قرآن ہی کی تفییر ہے۔

ن: امام ذہبی رشین فرماتے ہیں: ''ابوبکر صدیق رشین کا یہ مطلب تھا کہ حدیث میں محقق ہے کام لیا کرو۔ یہ مطلب نہیں کہ بالکل روایت ہی بیان نہ کرو۔ کیونکہ حضرت ابوبکر صدیق رفائش نے خود دادی یا نانی کے متعلق حدیث کے فتوی پرعمل کیا، جب کہ اس کا محکم کتاب اللہ ہے نہ ملا۔''

2: آگے بید ذکر کیا ہے: ایک وفعہ ابو بکر صدیق بڑاٹی نے ایک آدمی کو حدیث سنائی، تو اس نے کہا: اس طرح ہے؟ آپ نے فرمایا ''اسی طرح ہے۔ ورند میں زمین پر کیسے چل پھر سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔ اگر ایسی حدیث بیان کروں، جو نبی کریم سکتا ہوں۔

القية العراقي : ٧٨

٣/١ تذكرة الحفاظ: ٣/١.



ع: "توجيه النظر" مين م

"وأما الرواية فمنقطعة لا تصح"

کہ بیروایت ابو بکر ٹرائش تک نہیں پہنچی ،اس کئے ''صیح'' نہیں۔

### حضرت عمر خالننهٔ كا اثر:

🏈 جفرت عمر والنفاس بيد ذكركيا جاتا ہے كه

" حضرت عمر تلافق نے تین آ دمیول عبداللہ بن مسعود، آبوالدرداء اور ابومسعود (جمالیم) کو حدیث کے بیان کرنے میں قید کر دیا تھا۔"

#### جواب:

یار بھی صحیح نہیں، اس کی سنداس طرح ہے: "عرب شعبة عن سعد بن إبراهيم عن أبيه أن عه

"عن شعبة عن سعد بن إبراهيم عن أبيه أن عمر حبس...." (تذكرة الحفاظ ٧/١)

"توحيه النظر" مين لكحام

"هذا مرسل ومشكوك فيه من شعبة فلا يصح، ولا يحوز الاحتجاج به ثم هو في نفسه ظاهرالكذب"(وحدالنظر: ٧٢/١)

- تذکرة الحفاظ: ٢/١- اس كى سند" منقطع" ب- كوتكدامام زبري بطف اس اثر كو حفرت ابويكر صديق بي روايت كرت بين اورده حفرت ابويكر صديق تفاق كى وفات كے بعد بيدا بوك تف
- الإحكام الابن حزم: ٢٥٨/٢، توجيه النظر: ١٤٤/١، امام اين تزم رطف نے يه الفاظ حفرت ابويكر صديق كى ال مواجة كے متعلق كے يو، جس ميں داوى كى توريث كا ذكر بي كوتك قبيصة بن ذويب اون حضرت ابويكر المديق والله كا كا درميان (انقطاع " ب-

" بید حدیث سیح نہیں، مشکوک ہے، اس کا جھوٹ ہونا بالکل ظاہر ہے۔" •
اس کے جھوٹا ہونے کیلئے بید کافی ہے کہ حضرت عمر ڈاٹٹٹو نے کوفہ والوں کی طرف
عمار بن یاسر ڈاٹٹٹو کو امیر بنا کر اور حضرت عبداللہ بن مسعود ڈاٹٹٹو کو اُن کا وزیر بنا کر
بھیجا اور کہا: " یہ دونوں بدری ہیں اور آنخضرت تا الیون کے بہترین اصحاب میں سے جیں،
ان کی افتداء کرواوران کی باتیں سنو۔ میں نے عبداللہ بن مسعود ڈاٹٹو کو تہمارے پاس اپنی
ذات پرترجیح دے کر بھیجا ہے۔ • (تذکرہ: ۱۵)

### حضرت عمر ولاتنوًا كا دوسرا اثر:

ایک روایت حضرت عمر دلانش نے نقل کی جاتی ہے کہ آپ نے فرمایا
 '' قرظة بن کعب! لوگوں کو حدیثوں میں پھنسا کر قرآن سے نہ رو کنا اور بیہ روائتیں نہ سنانا۔''

#### جواب

ال الى مديث كو بورك طور ير بكها نين كياء ودنداس كا مطلب ظاهر موجاتات "دنداكرة الحفاظ" من مدرقات الله طراح من

"عِنَّ الشَّعبيعن قرطة بن كعب قال لما سيَّرنا عمر إلى العراق مشيعة معنا عمر و قال أتدرون لم شيعة كم قالوا نعم

امام میشی واقع فرنات میں " یہ اڑ" منقطع" ہے ، ابراہیم نے حصرت عمر کی زندگی کے صرف تین مسئول پائے ہیں، حالاتک این مسعود والتل کوف میں سے لہذا جضرت عمر بالتا ہے یہ اثر "میج" نہیں ہے۔ البذا جضرت عمر بالتا ہے یہ اثر "میج" نہیں ہے۔ (مجمع الزوائد: ١/٢٤٦ (٢٢٢)

② تذاكرة الحفاظ: ١٤/١ (٥) أيز ويكين طبقات ابن سعد: ٣/٥٥/٣

# دوام حديث حديث المحالي المحالي المحالي المحالية المحالية

تكرمة لنا وقال مع ذلك أنكم تأتون أهل قرية لهم دوي بالقرآن كدوي النحل قلا تصدوهم بالأحاديث فتشغلوهم، حردوا القرآن وأقلوا الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا شريككم فلما حاء قرظة قالوا حدثنا فقال نهانا عمر رضى الله عنه "

"قرظة بن كعب كتے بين حضرت عمر والنظ نے جب ہم كومراق كى طرف بھيجا، تو ہمارے ساتھ كيوں چلا ہمارے ساتھ كيوں جلا ہمارى عزت افزائى كے ليے حضرت عمر والنظ نے فرمايا بيہ بات ہمارى عزت افزائى كے ليے حضرت عمر والنظ نے فرمايا بيہ بات بھى ہے اور ايک بات اور بھى ہے، وہ بيہ كہتم ايسے شهر ميں جارہ ہو، جہاں لوگ قرآن لگا تار پڑھتے رہتے ہیں۔ تم حدیثوں كے ساتھ ان كوقرآن پڑھتے سے مت روكن، قرآن كو خالص ركھو اور آ بخضرت مالنظ سے روایات كم بيان كرو، پھر ميں تمہارا شريك ہوں۔ چنانچ قرظة برن كھب آئے، تو لوگوں نے كہا جميل حديث سائے! تو شريك ہوں۔ چنانچ قرظة برن كھب آئے، تو لوگوں نے كہا جميل حديث سائے! تو آپ نے كہا جميل حديث سائے! تو آپ نے كہا جميل حديث سائے! تو

اس سے صاف پنہ چانا ہے کہ حضرت عمر النظائے حدیث بیان کرنے سے نہیں روکا، بلکہ بیکہا ہے کہ روایات کم بیان کرو۔ ایسا نہ ہو کہ لوگوں کا زیادہ وقت اس میں صرف ہو جائے اور وہ قرآن پڑھنے سے رک جائیں۔

ب: قرطة بن كعب والنواس كتب احاديث من روايات موجود مين-

م: بياثر بلحاظ سند كي مي نبيل "توجية النظر" (صفحه: ٨) من لكها ب:

<sup>1</sup> تذكرة الحفاظ: ١/٧ (٢)

"مختصر جامع بيان العلم" (صفحه ١٤) مل ع:

"والآثار؛ الصحاح عنه من رواية أهل المدينة بحلاف حديث قرظة وإتما يدور على بيان غن الشعبي وليس مثله حجة في

هذا الباب لأنَّهُ يعارض السنن والكتب"

دوسیح آثار جوحفرت عمر دان الناس مروی بین اور مدیند کی روایت بین ثابت بین، وه قرظه کی روایت کامدار "بیان عن بین، وه قرظه کی روایت کامدار "بیان عن

الشعبي" ہے اور وہ اس باب میں سندنہیں۔ "

و: ''دارمی" میں ہے:

'' حضرت عمر والنظ نے فرمایا: جیسے تم قرآن مجید کاعلم حاصل کرتے ہو، ایسے

بي قرائض، لغت اورسنن يعني آنخضرت مُطَافِيم كي حديثين بهي سيكهو. " 🏵

ع: حضرت عمر والفتاس يانج سوسے بھی زيادہ حديثيں مروی ہيں۔ •

(توجيه النظر)

### حضرت عمر رثاثثةُ كا تيسرا اثر:

🍫 حضرت عمر وہانٹوئا سے ایک اور روایت بھی نقل کرتے ہیں کہ آپ وہانٹوئے رسول

توجیه النظر: ٧٣/١، نيز ديکسين: الإحكام لابن حزم: ٢/٢٥٦ ال اثر كى سند د صحي " به اور سند مين التطاع بهي نبين ب

جامع بیان العلم: ۲/۲ ، ۲/۲ ، کیک فغی گے بیا تربیان کرنے میں "پیاہ بن بشر" منفر دنییں ، بلکہ هعی کے دوسرے نقات شاگر دول نے بھی اُن کی متبابعت کی ہے۔

🛭 سنن الدارمي: ۲/۲ ۱/۲ (۲۸۵۰)

الإحكام لابن حزم ٢٠ /٧٥٧، توجيه النظر: ١/٤٧

# دواه حديث كالمحالية المحالية ا

كريم مَا يَقِيم كَي إِحادِيث أور آپ مَا يَقِيم كا اسوه لكصني كا اراده كيا، مهينه بعر أستخاره

"كَانُ قَبُلُكُمْ قُوْم كَتبُوا كَتبا فأكبوا عليها وتركوا كتاب الله وإني والله لا أشوب كتاب الله بشيء أبدا"

(کتاب جامع بیان العلم مصری -: ۳۳)

"م ہے پہلے ایسے لوگ ہو گذرے، جنہوں نے کتابیں تکھیں اور خدائی کتاب کو چھوڑ کریائی پر جھک پڑے۔ خدا کی قتم! میں کتاب اللہ میں کسی شئے کونہیں ملاؤں گان"

<u> جواب:</u>

ل اس زوایت کی سنداس طرح ہے:

"وعَنْ عَرَوْهُ أَنْ تُعِمر بن الحطاب .....

حالانکہ عروہ کی عمر بن الخطاب دائلاً سے ملاقات ثابت نہیں۔ € جس سال حضرت عمر والن شہید ہوئے، ای سال وہ پیدا ہوئے۔ ایک دوسرا قول یہ ہے کہ چھ

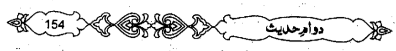
سال بعد پیدا ہوئے، <sup>3</sup> اس لئے بیر روایت سند کے لحاظ سے باطل ہے۔ آب: اس روایت کے آخر میں بیرالفاظ میں:

"لا أشوب بكتاب الله"

جامع بیان العلم (۱۷۰۱ (۳٤٣) یه و اثر ویگر طرق سے بھی مروی ہے ، لیکن آن کی اسائیڈین شریر منطق بایا جاتا ہے، لہذا یہ (۱۳۶۳) می طرح بھی پایے شوت کونہیں پڑتھا ہے۔

ويكسين: جامع التحصيل: ٢٣٦ (١٥٥)

<sup>• 3</sup> تأريخ خليفة: ١٥٦، سير أعلام النبلاء: ٢٢/٤



''میں اللہ کی کتاب ہے کوئی چیز نہیں ملاؤں گا۔''

اور اس حدیث میں بیبھی ہے کہ حضرت عمر النظائے جب صحابہ کرام جی النظام سے مشورہ کیا، تو سب صحابہ جی النظام سے معلوم ہوا کہ سب صحابہ جی النظام احادیث لکھنے کے قائل بھے، صرف حضرت عمر بھالنظ اس کے قائل نہ تھے۔

م : "موطا" میں ہے کہ حضرت عمر ٹاٹٹؤ نے نماز کے بارہ میں اور اوقات کے متعلق سبعتال کو ککھا۔ ●

و: مستدرك حاكم، دارمي اور جامع بيان العلم مين[حضرت عمر والنفؤ كا

((قيدوا العلم بالكتابة ))

<sup>وُهُ</sup> عَلَم كوصْبِطْ تحرير مين لاؤ- "●

م: حضرت عمر والثوَّان رسول الله عَلَيْمَ كَي حديث لَكُم كَرَجيجي - 8

(مسلم:۲ /۱۹۱).

8: حفرت عمر ولا تنوئے سے جومنع کی روایت ہے، بلحاظ اس کے باطل ہے کہ بیان ادلہ صحیحہ کے مقابلہ میں جو حضرت عمر ولائٹوئے سے مروی ہیں، قابل التفات نہیں۔

### حضرت عمر رالتين كا چوتها اثر:

المؤطا: ١/٦ (٦)

سن الدارمي: (۱۳۸/ (٤٩٧)، مصنف ابن أبي شيبة ٣١٣٥، المستدرك ١٧٨/١
 (٣٥٩)، جامع بيان العلم: ٩/١، ٣، المدخل لليهقي: ٢/٢٤/٢ (٧٥٨) المحدث الفاصل: ٣٧٧، يراثر ويكركي صحاب بيريم مرفوعاً وموقوقاً مروى ہے۔

# وارحدایث کران ایک ( 155 )

کی جاتی ہے کہ ایک مرتبہ حضرت عمر فاروق ڈٹاٹٹ نے تمام صحابہ کرام ٹٹائٹی سے فرمایا: گھر جاؤ اور احادیث کا تمام ذخیرہ اٹھا لاؤ۔ ذخیرہ جمع ہو گیا، تو آپ ڈٹاٹٹو کے بائٹو آپ ڈٹاٹٹو کے سامنے اسے جلا دیا۔ ●

#### جواب:

یہانژ بچند وجوہ باطل ہے۔

ل: مذکورہ اثر منقطع ہے، اس کی سنداس طرح ہے:

زید بن یحیی، عبدالله بن علاء سے اور وہ "قاسم بن محمد" سے اور وہ "قاسم بن محمد" سے اور وہ "قاسم بن محمد" مرجاتوں سے کیونکہ وہ

۔ حضرت عمر ٹائٹنا کی شہادت کے آٹھ سال بعد پیدا ہوئے۔ ● ب: بلا تنقید و تحقیق لکھا ہوا جلا دینا خلاف عقل ہے اور حضرت عمر ٹائٹنا جیسے فہیم آ دمی

): ہلا تقید و حقیق لکھا ہوا جلا دینا خلاف عش ہے اور مطرت عمر رہاتھ کیسے ہیم آ دکر کاریکام نہیں ہوسکتا۔

م: اگر حفزت عمر رہ النہ الرتے، تو دیگر صحابہ من اللہ جو کتابت کے قائل تھے، ضرور

### حفزت عبدالله بن مسعود وللفيُّ كالرز

بعض نے یہ کہا کہ عبداللہ بن مسعود واٹھ کی طرف سینکڑوں احادیث منسوب ہیں، کیکن ابوعمروشیبانی بیان کرتے ہیں و میں عبداللہ بن مسعود واٹھ کی خدمت میں برسول رہا اور ان کی زبان سے کوئی حدیث نہ سی۔ ہاں جب بھی مجبوراً

<sup>1</sup> الطيقات الكبرى: ٥/١٨٨

 <sup>&</sup>quot;القاسم بن محمد بن أبي بكر" خلافت على والنزاك ووران بيدا بوع تقيد (سير أعلام النبلاء:
 ٥٤/٥) نيز ويكيس: طبقات تخليفة: ٢٤٤، تهذيب الكمال: ٤٣٥/٢٣.

کوئی حدیث بیان کرنی برلی، تو خوف سے کا پینے لگتے اور فرماتے رسول الله سگاتیم

#### جواب:

(: اصل لفظ یہ بیں ''میں عبداللہ بن مسعود رفائظ کے پاس ایک سال بیٹا، آپ رفائظ آپ رفائظ آپ رسول آخض سے خضرت بلائظ ہے حدیث نقل نہیں کرتے تھے، جب بھی یہ کہتے ''رسول اللہ خاط نے فرمایا' آپ کا پنے لگتے اور فرماتے کہ اس طرح فرمایا یا اس کے قریب یااس کے جم معنی۔' • (تذکرہ الحفاظ: ۱۰/۱)

ر: اس الرّ سے حدیث کی نفی نہیں، بلکہ اثبات معلوم ہوتا ہے اور بیکھی معلوم ہوتا ہے کہ صحابہ آنخضرت ملاقی ہے روایت کرنے میں سخت احتیاط سے کام لیتے تھے۔ جب تک ان کو پورایقین نہ ہوتا، اس وقت تک حدیث بیان نہ کرتے۔

### حضرت عبدالله بن مسعود وللفيُّهُ كا دوسرا اثر

عبدالله بن مسعود رُکانتیا ہے ایک اور اثر نقل کرتے ہیں:

''آپ کے پاس ایک نوشتہ لایا گیا، آپ نے اس کے بعد فرمایا: پہلے لوگ اس کے بعد فرمایا: پہلے لوگ اس کے بیچھے لگ کر اصل کتاب کو سے پیچھے لگ کر اصل کتاب کو چھوڑ دیا۔''

#### جواب.

ن يهار بهي صحيح نبيس كونك إن عبد البركى أبوبكر بن أبي شيبة ب ملاقات

- المعجم الكبير: ٩/٢٢/ (٣٠ ٨٨)، أنازيخ أبي زرعة: ٧٧، المحدث الفاصل: ٥٤٩، تاريخ دمشق ٣٢/٤٢، الإلماع: ٧٧٪
  - (٣٥٠) ٢٧٨/٢: مصنف ابن ابني شبية ٢٦٠٥ (٢٦ ٤٤٧) ٣٦٥ (٣٥٠)



نہیں ہوئی، سوسال کا فاصلہ ہے۔

ب: اس میں 'داعمش'' ہے جو'' مرکس'' ہے اور 'دعن'' سے روایت کرتا ہے، جو نا قابل استدلال ہے۔

ج: اس کی سند میں "ابومعاویہ" ہے، اس کنیت والے بہت سے ہیں، بعض معتر اور بعض غیر معتر ہوتی ہے۔ •

اس اثر میں یہ بھی ذکر نہیں کہ اس نوشتے میں حدیث رسول تھی یا کوئی اور کلام۔ اس قصہ کے ایک راوی ابوعبید کہتے ہیں: ویکھنے میں ایسا معلوم ہوتا ہے کہ بیصحیفہ اہل کتاب سے لیا گیا تھا، اسی واسطے حضرت عبداللہ نے اسے مکروہ جانا۔'' (صفحہ: ۲۶)۔

### حضرت على طالليُّهُ كا الرّ

حضرت علی دانشؤ سے نقل کرتے ہیں کہ''آپ نے لکھی ہوئی حدیثوں کو مٹانے کا کھم دیا اور فرمایا: گذشتہ تو میں اس طرح تباہ ہو کمیں کہ انہوں نے علماء کی روایات کی پیروی کی اور اپنے رب کی کتاب کوچھوڑ دیا۔''<sup>®</sup>

• مصنف ابن أبي شيبة: ٥/١٤ (٢٦٤٣٩)، جامع بيان العلم: ١٧١/١ (٣٣٧)

بی اثر مصنف ابن أبی شببه میں موجود ہے، جے ابن ابی شببه نے اپی سند سے ذکر کیا ہے (۱۵/۵) (۲۱٤٤٧) لہذا ابن عبد البرکی ابن ابی شببه سے عدم لقاء کا اس اثرکی صحت پرکوئی اثر نہیں پڑتا۔ اور سند میں فرکور "ابو معاویه" کا نام "محمد بن خازم الضریر الکوفی" ہے جو "نفقة ثبت فی الأعمش اور امام اعمش کے اُخص تلافدہ سے جی (تهذیب الکمال: ۲۲٤/۲٥) مرة بن حامع بیان العلم: ۲۸۳/۱ (۲۵۸) ای طرح حضرت عبداللہ بن مسعود کے شاگر و امام مرة بن

جامع بیان العلم: ۱۸۳/ (۳۰۸) ای طرح حضرت عبد الله بن مسعود کے شاگر و امام مرة بن شراحیل الهمدانی فرماتے ہیں: أبو مرة الكندي حضرت عبد الله بن مسعود کے پاس اہل كتاب كی كتب ہے ايك كتاب كی كتب ہے ايك كتاب كی كتب ہے ايك كتاب تقی، آن يا نبی اكرم شائيل كی كتاب تقی، اس يا نبی اكرم شائيل كی سنت ہوتی، تو این مسعود والشؤاسے ندمناتے، مگر وہ يہود و نساری كی كتاب تقی، اس ليے انھول نے اے منا دیا۔ (سن الدارمی: ۱۳٤/ (۲۷۷)



#### جواب:

(: اصل الفاظ بيريس كه:

"حیث تتبعوا أحادیث علماء هم" "بعنی جب انہوں نے علماء کی باتوں کی پیروی کی"

بدروايت بهي بلحاظ سندمعترنهين

ب: اس میں "بقیة" ہے، جو قابل وثوق نہیں۔

م: اس میں''عبراللہ بن لیبار''ہے،جو''مجہول''ہے۔

9: اس میں علاء کی باتوں کی پیروی کا ذکر ہے۔ آنخضرت علی ﷺ کی احادیث کا ذکر ہے۔ آنخضرت علی ڈلائڈ نے قلمبند کی نہیں۔ کیونکہ آنخضرت علی ڈلائڈ نے قلمبند کی مصین، جیسے بخاری میں ہے۔

### حضرت عبدالله بن مسعود وللفيُّ كالتيسرااتر

## 🐠 عبدالله بن مسعود را النظر من مسعود را النظر معارضه پیش کی جاتی ہے:

• اس کی سند مین "بقی بن محلد" بین، جو که "فقه" بین، ویکسین تاریخ دمشق :۱۰، ۳۰٤/۱۰ میل "بقیه" بقطی کها گیا ہے، (۹۳۰)، سیر أعلام النبلاء: ۲۸۰/۱۰- بعض مطبوعة شخول مین "بقیه" بقطی ہے کھا گیا ہے، کیونکہ وہ اس طبقہ کے راوی نہیں۔

مريد برآل ابن ابى شيبة كى سندين بيد "بقي بن مخلد" بجى ثين بين اور دومرا راوى "عبد الله مريد برآل ابن ابى شيبة كى سندين بيد "بقى بن مخلد" بحى ثين بين حبان ١٠/٥ (٣٨٠٥)، بن يسار الجهني الكوفي " به ، جوكه "ثقه" به و (التقات لابن حبان ١٠٥٥)، تقريب التهذيب تهذيب الكمال: ١٠٦٥ (٣٢١٨) لكن اس كى سند عين " جابر بن يزيد الجعفي " راوى "متروك" به و (التاريخ الكبير: ٢٠/١، الضعفاء للنسائى: ٢٨ (٩٨) تهذيب الكمال: ١٥٥٤ (٩٧٩)، تهذيب التهذيب (٢١/٢) للمال ياش خت "ضعيف" به التهذيب الكمال: ١٥٥٤ (٩٧٩)، تهذيب التهذيب الكمال: ١٥٥٤ (٩٧٩)، تهذيب التهذيب الكمال ياش مين " به التهذيب الكمال المراش المراش مين " به التهذيب الكمال المراش المراش

صحيح البخاري: كتاب العلم، باب كتابة العلم، رقم الحديث (١١١)

دوامرسیت کراهی کی اور 159

"إذا أردثم العلم فانثروا القرآن فإن فيه علم الأولين والآخرين" (تذكره: ١٥)

''جب تم علم چاہونو قرآن کو پھیلاؤ، اس میں غور وفکر کرو، کیونکہ اس میں اوّلین اور آخرین کاعلم موجود ہے۔ •

ر مار

روایت کے الفاظ ہی سے صاف ظاہر ہے کہ بیاثر حدیث کے خلاف نہیں پیش ہوسکتا، کیونکہ اس میں قرآن کی فضیلت ہے، حدیث کا انکارنہیں!

### زيد بن ثابت طالعن كا اثر:

﴿ آپِ امیر معاویہ ڈلائٹؤئے دربار میں گئے۔ انہوں نے آپ سے احادیث کی فرمائش کی۔ آپ نے جادیث کی فرمائش کی۔ آپ نے چنداحادیث سنا کمیں اور خشی دربار ساتھ ساتھ لکھتا گیا۔ آپ نے وہ کاغذلیکر چیر ڈالا اور فرمایا کہ رسول اللہ مُلٹیڈا نے احادیث کے لکھنے سے منع کیاہے۔ ●

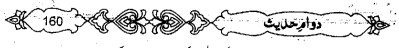
#### جواب

ل میرصدیث ابوداؤد کی ہے، گراس کی سند صحیح نہیں۔ اللہ میرسدین میں اللہ میں استان میں میں ہے۔

ب: زیداور مطلب بن عبدالله قابل وثوق نهیں \_ 🖲

- المعجم الكبير: ١٣٦/٩ (٨٦٦٦) مصنف ابن أبي شيبة: ١٢٦/٦ (٣٠٠١٨)، الزهد لابن الممارك: ٢٨٠ ، ال كي سند وصحيح، بيد
  - سنن أبي داود: كتاب العلم، باب في كتاب العلم، رقم الحديث (٣٦٤٧)
- ال كي سند مين دو راوي "كثير بن زيد" اور " المطلب بن عبد الله" بين "كثير بن زيد السهمي المدني" حسن الحديث ب- حافظ ابن حجر قرمات بين: "صدوق يحطئ" نيز ويحين المجرح والتعديل: ٧/ ١٠٤١٠) تهذيب الكمال: ◄

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



ج: اس کتاب میں اس کے راوی کی دلیل بھی موجود ہے، لکھا ہے:

«زید بن ثابت کہتے ہیں کہ نبی اکرم طاقی نے فرمایا: '' مجھے یہوؤ کی کتابت
پراعتبار نہیں ، تم یہوو کی کتابت سکے لو، ' پس میں نے آ دھے مہینے میں ان کی

کتابت سکے لی، پھر آ تخضرت طاقی کوئی خط ان کو لکھواتے تو میں ہی

لکھتا۔'' اس حدیث کو امام تر ندی شائنے نے '' کہا ہے اور بخاری میں

حضرت ابومولي رفاتين كي حديث:

پہ خدیث یوں ہے کہ ایک دفعہ حضرت ابو موی والنظ عمر فاروق والنظ کے مکان پر گئے۔ تین آ وازیں ویں اور واپس چل دیئے۔ حضرت عمر والنظ باہر فکلے، واپس

١١٣/٢٤ (٤٩٤١) اور "المطلب بن عبد الله بن حنطب" تُقد ہے۔ (مشاهیر علماً،
 ١لأمصار:٧٤ (٢٢٥)، الثقات لابن حبان: ٥٠/٥٤ (٥٦٦٧)، تهذّیب الکمال:٨١/٢٨
 ١لگاشف:٢٠/٢ (٥٤٨٣)

اس الر مي وجد ضعف "المطلب بن عبد الله بن حنطب" اور زيد بن ثابت والمن كابت والميان انقطاع " به رحامع التحصيل: ٢٨١ (٧٧٤)

ت صحيح البخاري - تعليقاً مجزوما به كتاب الأحكام، باب ترجمة الحكام، سنن أبي داود: كتاب العلم، باب رواية حديث أهل الكتاب، رقيم الحديث (٣٦٤٥)، سنن اليريذي: كتاب الاستئذان ، باب ما جا، في تعليم السريانية، رقم الحديث (٢٧١٥) ال

توجيه النظر: ١/١.٥٠ ثير ويكيس: سنن سعيد بن منصور: ١/٩٤ عنه سنن البيهةي: ٢١٠/٦ المعرفة والتأريخ للفسوي: ١٨٠٨٦ سير أعلام النبلام: ٢٣٦/٢ عــ



جانے کا سبب پوچھا، تو کہا کہ رسول الله طالقی نے فرمایا ہے کہ تم گھر پر تین آوازیں دو۔ اگر صاحب خانہ نہ بولے، تو لوث جاؤ عمر ڈائٹونے کہا کہ اس صدیث کی شہادت پیش کرو، ورنہ بیل تمہیں سزا دول گا۔ وہ گھرائے ہوئے محبد نبوی میں پہنچ اور خوش قتمتی سے انہیں شہادت مل گئی۔ • ورنہ پٹ جاتے۔'' (تدکرہ: ۱/۸)

#### جواب:

یہ صدیث متحرین صدیث پیش کرتے ہیں۔ حالانکہ یہ حدیث متحین کی زبردست دلیل ہے۔ کیونکہ حضرت عمر التی نے حدیث کے ججت ہونے کا انکار نہیں کیا، بلکہ احتیاط کیلئے اس پر شہادت طلب کی اور شہادت ملنے پر فرمایا ''میں نے تم کو متبم نہیں سمجھا، شہادت اس لئے طلب کی ہے، تا کہ لوگ صدیث میں دلیری نہ کریں۔'' اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ صحابہ حدیث کے متعلق سخت احتیاط کرتے تھے۔ حکومت خاص طور پر اس طرف متوجہ تھی۔

قرآن مجيد ميں جو ذكر ہے:

﴿ وَلَيُمكِّنَنَّ لَهُمُ دِينَهُمُ الَّذِي ارتضى لهم ﴾ •

"(ان خلفاء کی معرفت) ان کے اس دین کو جو الله تعالی کے بال پندیدہ

ہے، زمین میں نافذ کرے'

صحیح البخاري: كتاب الاستئذان ، باب التسلیم والاستئذان ثلاثا، رقم الحدیث
 ۵۸۹۱)، صحیح مسلم: كتاب الآداب، باب الاستئذان، رقم الحدیث(۲۱۵۳)

تدکرہ الحفاظ: ١/١، "ورنہ بن جائے" کے الفاظ معترض کی خانہ ساز تشریح ہے، روایت میں ایسے کوئی الفاظ نہیں ہیں۔

<sup>🛭</sup> النور:٥٥

# دوام حدیث کی افغانی کرده ای افغانی کرد از امالی کرد امالی کرد از امالی ک

صحابہ کرام ہے ہے۔ یک وجہ ہے کہ ہم حدیث کو جمت سمجھتے ہیں۔ یکی وجہ ہے کہ ہم حدیث کو جمت سمجھتے ہیں۔

### ضحاك بن مزاهم كا اثر:

ضحاك فرمايا كرتے تھے:

''وہ زمانہ چلا آ رہا ہے کہ جب احادیث کی کثرت ہو جائے گی ،لوگ کتاب الہی کو ترک کر دیں گے ، مکڑیاں اس پر جالے تنیں گی اور وہ گرد و غبار کے پنچے یوں دب جائے گی کہ نظر تک نہیں آ سکے گی۔'' (حامع: ۳۳) اب:

یہ اثر بلحاظ سند کے نہ صرف یہ کہ سیجے نہیں، بلکہ باطل ہے۔ کیونکہ ا۔ اس کی سند میں سیف بن ہارون ہے۔ جو "ضعیف" اور "متروك الحدیث"

حافظ ابن عبرلبر نے انہی معنوں میں ضحاک بن مزام کا ایک دومرا قول بھی قُل کیا ہے۔ (جامع بیان العلم: ۲۷۹/۱ (۳۵۱) کیکن اس کی سند میں " سنان بن هارون أخو سیف بن هارون البرجمي" ضعیف ہے۔ ( المجروحین لابن حبان: ۳۵٤/۱ (٤٦٨)) الضعفاء للعقیلي ۱۲۱/۲ (۲۸۸)، تهذیب الکمال: ۲۱۳/۲

<sup>•</sup> جامع بيان العلم: ١٠٢٤/٢ (١٩٥٤) الى كى سند على "سيف بن هارون البرجمي "ضعف به المراد المرجمي "ضعف متروك" اور به المراد الله واود نے "ليس بشي ،" ثبائی نے "ضعيف" واقطنی نے "ضعيف متروك" اور المام ابو واود نے "ليس بشي "كہا ہے ۔ امام ابن حبان فرماتے ہيں: "يروي عن الأثبات الموضوعات" عافظ ابن حجر فرماتے ہيں: "ضعيف أفعش ابن حبان القول فيه" (تاريخ ابن معين ۔ رواية الدوري: ٢٠١١ (٢٠١٤) الضعفاء للنسائي: ٤٩ (٤٥٤)، سوالات البرقاني للدار قطني : ٢٤ (٢٠١٢) المحروحين لابن حبان (٢٤٤١)، تهذیب الکمال: ٢٢ (٢٧٢١) مزيد برآن سيف بن بارون كا استاد محمی اس سند عین "مجمول" ہے۔

# وامرحديث روامرحديث

یہاں تک کدابن حبان اطلق نے کہا ہے کہ بدجھوٹی روایتی نقل کیا کرتا ہے۔

### جريكاار:

وه کمتے ہیں کہ "منصور،مغیرہ اور اعمش محدثین کی کتابت ِ احادیث کو گناہ سمجھتے تھے۔" جواب:

اثر کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

"كانوا يكرهون كتابة الحديث"<sup>0</sup>(حامع:٣٤)

ابن عبدالبرنے بيآ ثارائي كتاب "جامع" ميں نقل كرنے كے بعد يه فيصله لكھا ہے كه بدلوگ جو كمال درجه كا حفظ ركھتے تھے، پيدائش طور پر ان كا حافظ بہت قوى تھا، جيسے عربوں كى حالت تھى كه ايك دفعه بات كو من كرياد كريات تھے، جيسے ابن شہاب سے مروى ہے كه:

''میں بقیع میں کان بند کر کے گذرتا ہوں، تا کہ میرے کان میں کوئی بری بات نہ داخل ہو جائے، الله کی قتم! میرے کان میں کوئی چیز پڑ جائے، تو میں اس کو بھی بھی نہیں بھولا۔'' ہے اور شعبی سے بھی اسی طرح مروی ہے کہ یہ لوگ عرب تھے ہوا ور عرب کا

جامع بيان العلم: ۲۹۰/۱ (۲۷۰) تقييد العلم: ۱٤۸ كل عمد عمل "عمر بن محمد الجمع بيان العلم: ۲۹۰/۱ (۹۰۶)
 الجمعى "مجول الحال بـــــــالجرح والتعديل: ۱۲۷/٦ لسبان الميزان: ۲۲۰/٤ (۹۰۶)

ع جامع بيان العلم: ١ /١٩٦ (٢٨٢)

<sup>🗗</sup> جامع بيان العلم: ١/٢٩٦ (٣٨٣)



حافظ بہت قوی تھا، کتنے کتنے اشعار بعض عرب ایک دفعہ سننے سے باد کر لیتے سے۔ ابن عباس خاشیا نے عمر بن الی ربیعہ کا قصیدہ ایک ہی دفعہ سن کر یاد کر لیا تھا۔ گر آج کل حافظہ اتنا قوی نہیں۔ اگر کتاب نہ ہو، تو علم ضائع ہو جائے۔ اس لئے بہت سے علماء نے کتابت حدیث کی رخصت دی ہے۔ ابر اهیم نخعی کے حافظہ میں اخیر عمر میں کچھنقص پیدا ہوگیا تھا۔ منصور کہتے ہیں کہ إبر اهیم صدیث حذف کر ویتے تھے۔ ہیں نے ان سے کہا: سالم بن أبي الجعد حدیث یول بیان کرتا ہے۔ ابر اهیم نے کہا: سالم کھتا تھا اور میں لکھتا نہیں تھا۔

۔ امام ابن عبدالبر فرماتے ہیں کہ خنی باوجود مکہ وہ کتابت کو مکروہ جانتے تھے، اخیر وہ بھی کتابت کی فضیلت کے قائل ہو گئے۔ €

### ابوخالد احمركا اثر

کتے تھے۔

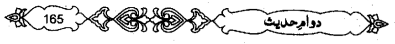
"يأتي على الناس زمان تعطل فيها المصاحف لا يقرأ فيها ويطّلب الحديث والرأي "•

<sup>📭</sup> جامع بيان العلم: ١ /٢٩٦

<sup>😉</sup> جامع بيان العلم: ١/٢٩٧ (٣٨٥)

<sup>🚯</sup> جامع بيان العلم: ٢٩٧/١

جامع بيان العلم: ٢١/٢ ( ١٩٤٧) سير أعلام النبلاء: ٢١/٩ الى كى سند عيل " عبد الباقي بن قانع" ضعيف بـ (تاريخ بغداد: ١٨/١ (٥٧٧٥) ، لمسان الميزان: ٣٨٣/٣ (١٥٣٦)، الكواكب النيرات: ٧ (٢٤) طافظ ابن عبد البرك استاد" عبد الله بن محمد بن عبد المعومن" كمنطق طافظ وبهي قرمات بين عن قدما، شيوخ أبي عمر بن عبد البركان تاجرا صدوقا لقي ابن دامنة والكبار ، قال ابن الفرضي: لم يكن ضبطه جيداً و ربما أخل بالهجاء" ميزان الاعتدال: ١٩١٤ع لسان الميزان: ٣٥٣/٣ (١٤٢٨) ابن الفرضي كاصل القاظ بيه بين: ◄



" ایک زمانہ ایما بھی آرہا ہے، کہ لوگ قرآن شریف نہ پراھیں گے، حدیث اور رائے کو طلب کریں گے۔"

#### جواب:

- سی اثر بھی حدیث کی صحت اور کتابت کے منافی نہیں، کیونکہ اس میں قرآن نہ پڑھنے کی ندمت ہے۔ کیونکہ أبو خالد احمر کے زمانہ میں حدیث اور رائے کی کتابت اور پڑھنے کا بہت رواج تھا۔
- اس کی سند میں "عبدالله بن محمد" ہے اور اس کا حافظہ بہت خراب تھا۔
- اس میں لکھا ہے کہ اس کے دو راوی ہیں، جن میں ایک "ضعیف" ہے اور ووسرا" زندیق "۔ •
- قرآن اس وقت معطل نہیں، پڑھا جاتا تھا، ہاں ان کے خیال میں ایک ایسا
   زمانہ آنے والا تھا، جس میں قرآن معطل ہو جائے گا اور اس کا پڑھنا ختم ہو
   جائے گا۔

''دواسلام'' میں لکھا ہے کہ وہ زمانہ دوسری صدی سے شروع ہوتا ہے۔

(ص۲۲)

اور کہنے والے کی وفات واجے بتارہے ہیں اور کہنے والا کہتا ہے کہ وہ زمانہ ابھی نہیں بلکہ آئندہ آئیگا، پھر دوسری صدی سے کیے شروع ہوا؟

 <sup>&</sup>quot;كان كثير الحديث مسئلا صحيحا للسماع، صدوقا في روايته إلا أن ضبطه لم يكن جيدًا، وكان ضعيف البخط ربما أخل بالهجاء" (تاريخ علماء الأندلس: ٢٣/١ (٥٥٥)- اس كلام كا مرجع ومقبوم معلوم نبيس بوسكا، كوتكه اس اثر كى سند مي ايما كوئى راوى نبيس جس كوكى محدث في "زنديق" كها جو والله أعلم

#### شعبه كاانژ

### " ليس شي أبغض إلى من أن أرئ و احدا منهم"

(جامع :۱۸٦)

- جامع بيان العلم: ١٠٢٨/٢ (١٩٦٨) ال اثر كي سند بير بج: قال ابن عبد البر: أخبرنا أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد بن الفضل، نا محمد بن جرير الطبري قال ثنا عبد الله بن الدورقي ثنا محمد بن بكار العيشي قال سمعت ابن أبي عدي يقول قال شعبة..... "رواة كا ترجمه طاحظه قرا كين.
- (المحمد بن محمد بن بن أجمد بن سعيد بن الحباب بن الجسور أبو عمر القرطبي والمقطوع المحمد بن بن أجمد بن الحباب بن الجسور أبو عمر القرطبي والمقطوع المحمد المحم
- " أحمد بن الفضل بن العباس البهراني الخفاف أبوبكر الدينوري" ابن الفرضى كُتِ إلى الزم محمد بن جرير الطبري و خدمه و تحقق به و سمع منه مصنفاته فيما زعم، و لم يكن ضابطا لما روى و كان إذا أتي بكتاب من كتب الطبري، قال: قد سمعته منه و سمعته يقرأ عليه و يحدث به عنه الله و كان عنده مناكير قد تسهل الناس فيه و سمعوا منه كئيراً

ابن الفرضي، محمد بن يحيى كُلِّ كُرت إلى و ما كان ممن يكتب عنه بحال" (تاريخ علماء الأندلس: ٢٥/١ (٢٠٣) جذوة المقتبس: ٥١، تأريخ دمشق: ٥/١٦٤ (٢٩٩)، ميزان الاعتدال: ٢٧٢/١ لسان الميزان: ٢٤٦/١ (٢٧٩)

- المحمد بن جرير أبو جعفر الطبري" "الإمام الجليل المفسر، ثقة صادق فيه تشيع يسير و موالاة لانضر ( تاريخ بغداد: ١٦٢/ (٥٨٩) ، تاريخ دمشق: ١٨٨ (٥٢٠) تذكرة الحفاظ: ٧١٠ (٧٢٨) ، لسان الميزان: ٥٠٠ (٣٤٤)
- ﴿ عبد الله بن أحمد بن إبراهيم الدورقي ، بعض مطبوع شخول بين غلطى سے" محمد بن عبدالله دورتى" ، كھا كيا ہے، (ويكس، جامع بيان العلم: ١٠٢٨/٢ حاشيه: ٣- طبعة دار ابن الحوزي ، ﴾



بعنی'' سب سے زیادہ قابل نفرت یہی لوگ ہیں'۔'

#### جواب:

#### یار باطل ہے:

- اس كى سنديل أحمد بن محمد "متهم" كي-
- 💠 روسرامحمد بن فضل "منكر الحديث" ہے۔
- 🗘 تيرامحمد بن عبدالله دورقي "مجهول" ہے۔ 🌣

### شعبه كا دوسرا اثر:

🍪 "إن هذا الحديث ليصدكم عن ذكر الله فهل أنتم منتهون"

- ← ابن الى حاتم فرمات بين "صدوق" امام واقطني نے أصل "نقه" قرار ويا ہے۔ (الحرح والتعديل: ١٢٥، سؤالات الحاكم للدار قطني: ١٢١، (١٢٠)
- محمد بن بكار بن الزبير العيشي الصيرفي "ثقه" ہے اور سيح مسلم كے رواۃ ہے۔
   رتقریب التھذیب: ٤٧٠ (٥٧٥٩)
- محمد بن إبراهيم بن أبي عدي أبوعمرو السلمي "ثقة" (تهذيب الكمال: ٣٢٢/٢٤ (٥٠٢٩))
- اس سند میں فرکور" أحمد بن محمد بن أحمد" منهم نہیں ہے۔ جیسا کر ر چکا ہے۔ والشداعلم ای طرح سند میں فرکور "أحمد بن الفصل" راوی یحی" منكر الحدیث" نہیں ہے۔ لیکن قابل احتجاج بھی نہیں ہے۔ اور " عبد الله بن أحمد الدور قی" کو ابن الی حاتم نے "صدوق" اور وارتظنی نے "نقه" قرار دیا ہے۔
- جامع بیان العلم: ۱۰۲۹/۲ (۱۹۲۹) ، شرف أصحاب الحدیث (۱۱٤) حافظ البن عمید
   البررشان نے بیاثر اس سند کے ساتھ ذکر کیا ہے:
- قال ابن عبد البر أخبرنا عبد الوارث بن سفيان أنا قاسم بن أصبغ ثنا أحمد بن زهير حدثنا عبيد الله بن عمر قال نا يحيى بن سعيد القطان قال سمعت شعبة يقول ....."

# دوامرمديث ي المحالية المحالية

### '' پیر حدیث تنہیں اللہ کے ذکر ہے روکتی ہے، کیاتم بازنہیں آؤگے؟''

- → ② "عبد الوارث بن سفيان بن جبرون" روى عن قاسم بن أصبغ فأكثر ..... و روى عنه
  ابن عبد البر و أثنى عليه ، و قال: كان من ألزم الناس لأبي محمد قاسم بن أصبغ و من
  أشهر أهل قرطبة بصحبته ، حتى يقال إنه قلما فاته شي مما قرئ عليه..... و قال ابن عبد
  البر: رأيت كثيرا من أصول قاسم بن أصبغ، فرأيت سماعه في جميعها و حدث بعلم جم
  (جذوة المقتبس في ذكر ولاة الأندلس:١٠٦)
- "قاسم بن أصبغ بن محمد بن يوسف الأندلسي القرطبي" الامام الحافظ محدث
   الأندلس، صدوق (تذكرة الحفاظ:٨٣١ ٨٥٣/٣)، لسان الميزان: ٤٥٨/٤ (١٤١٥)
- أحمد بن زهير بن حرب أبو بكر بن أبي خيثمة النسائي " لهام والطّن قرات بين "تقة مامون" طفظ نطيب بغدادي لكمة بين " كان ثقة عالما متقنا حافظ بصيرا بأيام الناس ..... ولا أعرف أغزر فوائد من كتاب لله كتاب الثاريخ الذي أحسن تصنيفه و أكثر فائدته ..... ولا أعرف أغزر فوائد من كتاب التاريخ ..... " (سوألات الحاكم للدارقطني: ٨٨(١١) ، تاريخ بغداد: ١٦٢/٤ (١٨٤٠)، لسان الميزان: ١٧٤/١ (٥٥٥)
- عبيد الله بن عمر بن ميسرة أبو سعيد القواريري البصري " ثقة ثبت ، حافظ " عيمين كراوى بي (الجرح والتعديل: ٣٢٧/٥، التعديل والتجريح: ١٩٤٠، (٩٤٠)، تهذيب الكمال: ١٩٤٠) (٤٣٦)، تقريب التهذيب: ٣٧٣(٤٣٦)
- " يحيى بن سعيد القطان التميمي "ثقة متقن حافظ إمام قدوة ، كان رأسا في العلم والعمل (تهذيب الكمال: ٣١٩ /٣١٩ (٦٨٣٤)، تقريب التهذيب ٥٩١ (٧٥٥٧)

خطیب بغدادی برالله نے ذکورہ بالا یمی اثر اس سند کے ساتھ و کر کیا ہے:

"قال الخطيب أخبرنا أبو الحسن محمد بن أحمد بن رزق البزار حدثنا عثمان بن أحمد الدقاق حدثنا الحسن بن محمد بن غالب الفقيه قال قرئ على إسحاق النعالي، و أنا أسمع حدثكم أبو خليفة قال سمعت أبا الوليد يقول سمعت شعبة يقول ..... " يستم يحى "حيى" بهاور ابوالوليد كانام "هشام بن عبد الملك الباهلي الطيالسي" بها



#### جواب:

- یہاڑ بھی باطل ہے:
- (1) اس كى سنديس عبدالوارث "مجهول" ب-
  - اوسرا راوی زهیر ب،جوآ خر محتل بے۔

شرف أصحاب الحديث مين اس كى ايك اور سند ہے، جس مين "محمد بن محر" ہے۔ امام ابوداؤد كہتے ہيں:" اس كى چارسوروايتين ذكر كى كئ ہيں اورسب كى سب باطل ہيں۔"

- آرانہوں نے ایسا کہا بھی، تو اس کا مخاطب کوئی خاص آ دمی یا شاگر دہوگا، قد کہ سب محدث! یا اس کا بیہ مطلب ہوگا کہ حدیث میں اتنا منہ کہ نہیں ہونا چاہئے کہ نماز کا بھی خیال ندرہے۔ ایسا انہاک تو قرآن میں بھی جائز نہیں کہ آ دمی قرآن پڑھتے پڑھتے نماز ہے بھی غافل ہوجائے۔
- عبد الوارث بن سفیان "مجهول" تمین ب، جیما که گزر چکا ہے۔ ای طرح اس کی سند میں "اجمد بن زهیر" ہے، جو که "تقة" ہے۔اے کی نے "مختل" تبین کہا ہے۔ خطیب بغدادی کی سند میں" محمد بن حمد" نام کا کوئی راوی تبین ہے۔ والله أعلم
- ف ندکورہ بالا اثر کے راوی ابوظیفہ کہتے ہیں: امام شعبہ بن تجاج کا مقصد ہے کہ صدیث کے طلبا جو کہ منتقد ہے ہیں، اس پرعمل کرنے کی بجائے زیادہ ہے زیادہ احادیث سننے کے لا کی بین عمل کی طرف توجنہیں کرتے ۔ حالانکہ حدیث اللہ کے ذکر ہے نہیں روکتی، بلکہ وہ تو اس کی طرف رہنمائی کرتی ہے۔ امام احمد بن حنبل سے شعبہ بن تجاج برات کے اس قول کے متعلق سوال کیا گیا، تو فرمانے گئے: شاید شعبہ روزہ رکھتے ہو، اور طلب حدیث ہیں گمن رہنے کی جہ سے تکان محسوں کرتے ہو، اس وجہ سے روزہ یا کیکی کا کوئی دوسراعمل بجالانے ہے عاجز رہ جاتے ہو۔ حافظ خطیب بغدادی فرماتے ہیں کی کی کو جہ کے بیہ کہنا رواں نہیں کہ شعبہ براتے طلب حدیث کو حافظ خطیب بغدادی فرماتے ہیں کی شعبہ براتے طلب حدیث کو حافظ خطیب بغدادی فرماتے ہیں کہنے سے بہانے طلب حدیث کو حافظ خطیب بغدادی فرماتے ہیں کہنے سے بہانے طلب حدیث کو

عادظ تصیب بعدادی مرمائے این. ک س کے لیے یہ جما روان دل کہ تعبہ رمنے علب حدیث و بوجھ خیال کرتے تھے، یہ کس طرح درست ہوسکتا ہے؟ جب کہ حدیث میں ان کے مرتبہ و مقام €.



### ایاس بن معاویه کا اثر:

#### جواب:

اصل بات یہ ہے کہ حدیث پڑھنا پڑھانا بڑی ذمہ داری کا کام ہے۔ اس میں اگر غلطی ہو جائے، تو اس کا اثر سانے والے پر بھی پڑتا ہے۔ جب حدیث سننے والے آتے، تو وہ ڈر جاتے کہ کہیں مجھ سے غلطی نہ ہو جائے۔ بدمعاش سے تو زیج کر بھی رہا جا سکتا ہے، مگر حدیث سننے کی درخواست پر خاموش رہنا مشکل ہے۔ للبذا اس کا یہ

← کی بدولت بی " أمير المومنين في المحديث" ان كانام ركها كيا؟ يدمرتبدان كوصرف حديث كى طلب مين تك و دوكرنے كى وجد ب ويا كيا، اور تمام عران كا يكى مشغله رہا، يهال تك كے حديث كريش وطلب كے لائح من بى أنفس موت نے آليا۔

اس کے بعد خطیب بغداوی امام شعبہ بن تجاج کا قول نقل کرتے ہیں: بسا اوقات میں صدیت یاد کرتا ہوں، جب مجھے بحول جاتی ہے، تو اس وجہ سے بھار پڑ جاتا ہوں۔ اس طرح امام شعبہ کے سامنے ایک ایس صدیث ذکر کی گئی، جو اس سے پہلے انھوں نے نہیں سی تھی، تو فرمانے سگے: "واحر ناہ" ہائے انسوس!! شرف أصحاب الحدیث (۱۱٤)

امام شعبہ بن حجاج کے طلب حدیث میں شدت حرص کا ای بات سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ ایک مرتبہ وہ خالد حدّاء ہے باس گئے، جبکہ خالد اس وقت بیمار تھے۔ امام شعبہ بن حجاج ان کو کہنے گئے۔
آپ کے پاس ایک حدیث ہے، وہ مجھے بیان کردیں، خالد نے جواب دیا: میں بیمار ہوں شعبہ نے کہا: صرف ایک حدیث کی تو بات ہے! لہذا خالد نے ان کو بیان کردی، جب فارغ ہوئ تو شعبہ ان کو کہنے گئے: اب مرنا بھی چا ہے ہیں، تو بے شک مرجا ہے۔ شرف اصحاب الحدیث (۱۱۱) حدیث (۱۱۱) جامع بیان العلم: ۱۹۷۷) بیمار ایسان کی محاوی کی بجائے " مغیرۃ الضبی " سے مردی حامع بیان العلم: ۱۳۱۷ معالی من إبراهيم بن نعمان کا ترجمہ وتو ثین نہیں مل کی۔ والملہ أعلم

# ودام مدیث - دوام مدیث ا

مطلب نہیں کہ وہ پڑھنے یا پڑھانے کو براسمجھ رہے ہیں، اگر ایسا ہوتا، تو حدیث کا مشغلہ ہی چھوڑ دیتے۔

### امام داؤد طائی کا اثر:

ام داؤد طائی ہے کی نے پوچھا کہ آپ احادیث کی روایت کیوں نہیں کرتے؟ فرمایا دمیں بچوں کا کھلونائیں بنا جا ہتا۔''

#### جواب:

اصل الفاظ بيه مين:

"قبل لداود الطائي ألا تحدث؟ قال ما راحتي في ذلك أكون مستمليا على الصبيان فيأخذون على سقطي فإذا قاموا من عندي يقول قائل منهم أخطأ في كذا ويقول آخر غلط في كذا ... •

"لعنی داؤد طائی سے پوچھا گیا کہ کیا آپ حدیث نہیں ساتے؟ آپ نے فرمایا: مجھے بچوں پر حدیث پڑھنے میں کیا راحت ہے؟ وہ میری غلطیاں نکالیں گے۔ جب چلے جائیں گے، تو کوئی کے گا کہ اس نے فلال کلمہ میں خطاکی، دوسرا کے گا: اس نے فلال کلم میں غلطی کی۔"

اس اثر میں داؤد طائی نے حدیث لکھنے یا پڑھنے پڑھانے کو منع نہیں بتایا بلکہ آپ نے ان کی درخواست نہ قبول کرنے کی معذرت بیان فرمائی ہے۔

جامع بیان العلم: ۱۰۲۱/۲ (۱۹۶۸) اس کی سند ش می اسحاق بن ابراهیم بن تعمان ہے جس کا ترجمہ نیس سیارواللہ أعلم۔



### فضيل بنءياض كااثر:

"إنكم قد ضيعتم كتاب الله ولو طلبتم كتاب الله لوجدتم فيه شفاء ثم قرأ ﴿ يا أيها الناس قد جاء تكم موعظة من ربكم وشفاء لما في الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين قل بفضل الله وبرحمته فبذلك فليفرحوا هو خير مما

يجمعونِ، "[يونس:٧٥\_٨٥]

"تم لوگوں نے کتاب اللہ کو ضائع کر دیا ہے۔ اگرتم کتاب اللهی کی خلاش کرتے تو اس میں حمیس شفاء مل جاتی ..... اور اس کے بعد یہ آ بہت پڑھی (جس کا مطلب یہ ہے کہ"ا نے لوگو! اللہ کی طرف سے تمہارے پاس ضابطہ حیات آ چکا ہے۔ جس میں دل کی تمام بیاریوں کا علاج ہے اور جو اہل ایمان کیلئے ہدایت کلی اور رحمت ہے۔ اے رسول! مسلمانوں سے فرما دیجئے اللہ تعالیٰ کے اس فضل اور رحمت پرخوش ہو جاؤ۔ اور یہ قرآن اس چیز سے اللہ تعالیٰ کے اس فضل اور رحمت پرخوش ہو جاؤ۔ اور یہ قرآن اس چیز سے اچھا ہے، جے وہ جمع کررہے ہیں۔"

#### <u>جواب:</u>

اس کی سند میں تین راوی ہیں:

- 🗘 إسحاق بن ابراهيم-
  - 🗘 محمد بن علي۔
  - 🗘 أېوعبدالرحمن۔
- یہ نینوں کے متیوں مجہول ہیں، لہذا ہدا ترسند کے لحاظ سے باطل ہے۔

اس إثر كى سنديس بيتنول داوى نہيں بين - تفصيل آ گے آ ربى ہے۔

## 

ب: اس اثر میں بھی صرف قرآن کی مدح وتعریف اور جامعیت کا ذکر ہے۔ اس معین کا ذکر ہے۔ اس معین کا ذکر ہے۔ اس معین ا

"ما هكذا كنا نطلب العلم والكنا كنا نأتي المشيخة فلا نرئ أنفسنا أهلا للحلوس معهم فنجلس دونهم ونسترق السمع فإذا مر الحديث سألنا إعادته وقيدناه وأنتم تطلبون العلم بالجهل" (ص ١٨١)

- ◄ جامع بيان العلم: ٢٣/٢ ، ١ ، ٢٣/٢) حافظ التن عبد البرئ الله أثر كي بيسند وكركي ہے:
   "قال إبن عبد البر أخبرنا أحمد بن محمد قال أنا أحمد بن سعيد ثنا أبو عمرو عثمان بن عبد الرحمن قال نا إبراهيم بن نصر أبو إسحاق السرقسطي ثنا أحمد بن مندوس ثنا ابن أبى الحواري قال أتبنا فضيل بن عياض....." رواة كاثر جمد به ہے:
- © أحمد بن محمد بن أحمد بن الحباب بن الحسور أبو عمر القرطبي كم متعلق تفصيل مرجى بريكيس:
- المحمد بن سعيد بن حزم بن يونس أبو عمر الصدفي الأندلسي قال ابن الفرضى: عني بالآثار والسنن و جمع الحديث السرك متعلق جرح و تعريل تهيل ال كل\_(تاريخ علماء الأندلس: ١٧/١، جذوة المقتبس: ٢٦، تأريخ الإسلام للذهبي ....
- "عثمان بن عبد الرحمن بن عبد الحميد أبو عمروالقرطبي" قال ابن الفرضي: "كان فاضلا خيرا و قورا ضابطا لكتبه مثقفا لروايته و كان حافظا للفقه مشاورًا للأحكام، سمعت محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن الماريخ علما، الأندلس: ١٩٧١، تاريخ الإسلام للذهبي).
- إبراهيم بن نصر السرقطسي أبو إسحاق، قال ابن الفرضي: كان عالما بالحديث بصيراً بعلله حدث عنه عثمان بن عبد الرحمن بن أبي زيد..... و كان ثقة " (تاريخ علماء الأندلس: ١/٥، جذوة المقتبس: ٥٨
  - 🐠 "أحمد بن مندوس" اس كا ترجمه تيس مل سكايه
- أحمد بن عبد الله بن أبي الحواري أبوالحسن الدمشقي "ثقة" (الجرح والتعديل: ٤٧/٢)

# 

"جم تنہاری طرح علم نہیں طلب کرتے تھے، لیکن ہم مشائخ کے پاس آتے اور اپنے تئیں ان کے پاس آتے اور اپنے تئیں ان کے پاس بیٹے کا اہل خیال نہ کرتے، ان سے ورے بیٹے جاتے اور حجب کر شخے۔ جب حدیث کا ذکر آتا، تو اس کے اعادہ کی درخواست کرتے اور اس کولکھ لیتے ..... اور تم علم کو جہالت کے ساتھ طلب کررہے ہو۔"

اوراں و تھیے ۔۔۔۔۔۔اور ہم اوبہ ک سے ماہ ب معام ہما۔ بیاثر حدیث کے لکھنے لکھانے اور پڑھنے پڑھانے کا موید ہے اور'' دو اسلام'' میں قطع و برید سے کام لیا گیا ہے اور اپنی طرف سے کچھاضا فہ بھی کیا گیا ہے۔

نيزيدا ثر بلحاظ سند" بمحجين نهين

- اس کی سند میں "عثمان بن عبدالرحمن ابوعمرو" ہے، جس کو کتب رجال
   میں "متروك الروایة" جموٹا لکھا گیا ہے۔
  - 🕐 اس کا دوسرا رادی ابر اهیه اور تیسرا راوی أحمد دونوں مجہول ہیں۔ 🍑
- عثمان بن عبد الرحمن أبو عمرو كى توثيق كرر چكى ہے۔ جس كو" متروك اور جمونا" كها كيا ہے
   وہ "عثمان بن عبد الرحمن بن عمر بن سعد بن أبي وقاص الوقاصي المدني" ہے، اس اثر
   كى سند ميں بيراوى نہيں ہے۔

ای طرح إبراهیم بن نصر أبو إسحاق السرقسطي "نقه" ، جس کی تفصیل گزر چکی ہے۔ أحمد بن مندوس کا ترجم بیس لل سکا۔ ای طرح مؤلف برائ نے جو پہلے تین رواة ذکر کیے ہیں السحاق بن إبراهیم (۲) محمد بن علی (۳) ابو عبد الرحمن بیرواة اس اثر کی سند کے بجائے اس سے ماقبل فشیل بن عماض ہے ہی مروی ایک دوسرے اثر کی سند کے رواة ہیں۔ (جامع بیان العلم: ۲/۲/۲ ( ۱۹۵۲)

بیس استحاق بن ابر آهیم بن نعمان کے متعلق جرح وتعدیل نہیں مل سکی، جبیبا کہ گزر چکا ہے۔

اور "حافظ" قرار دیا ہے۔ (تاریخ بغداد: ۸/۶ (۱۹۷۹)



### حضرت ابو بربرة زلاتنا كا اثر:

الم الموهريرة لقد حدثتكم بأحاديث لو حدثت بها في زمن عمر بن الخطاب لضربني بالدرة "(تذكره: ٨)
"ابو هريره والتؤفر مات بين كه مين في تم كوالي حديثين سائى بين كه الرحم حضرت عمر والتؤك كرمانه مين ساتا، تو وه مجھ درّه سے بيٹتے۔"

جواب:

تذكره (٧٠) مين اس الرك يولفظ بين:

"وقلت له أكنت تحدث في زمان عمر هكذا فقال لو كنت أحدث في زمان عمر مثل ما أحدثكم لضر بني بمخفقته " "ابوسلم كبت بين: مين في ابو بريره مُنْ الله الله يه وجها: كيا آپ حفرت عمر مِنْ الله كن زمانه مين بهي اس كثرت سے حدیث بیان كیا كرتے ہے؟ آپ مُنْ الله في بهي اس كثرت سے حدیث بیان كیا كرتے ہے؟ آپ مُنْ الله في منا الله طرح حدیث ساتا، تو وه في منا الله طرح حدیث ساتا، تو وه مجمع در سے بیٹتے "

اس کا مطلب یہ ہے کہ میں خضرت عمر ڈاٹھ کے زمانہ میں کثرت سے حدیثیں بیان مبیں کیا کرتا تھا، بلکہ کم بیان کرتا تھا، کیونکہ حضرت عمر ڈاٹھ نے زیادہ احادیث بیان کرنے سے منع فرمایا تھا کہ مبادا کہیں غلطی واقع ہو جائے۔حضرت عمر ڈاٹھ کے زمانہ میں اس احتیاط پرعمل کرنے سے احادیث محفوظ ہو گئیں، تو بعد میں بیان کرنے سے وہ مانع مرتفع ہو گیا۔ اس واسطے اب میں زیادہ حدیثیں بیان کرتا ہوں۔

حفرت عمر النظاماديث بيان كرنے كے خلاف نه تھ، صرف احتياط كى تاكيد

حضرت ابوہریہ دیائڈ کا یہ اثر بائی ثبوت کوئیں پہنچا ہفصیل گزر چکی ہے۔



کرتے تھے، چنانچہ پہلے گذر چکا ہے کہ آپ ڈٹائٹ نے فرمایا:
"أفلوا الروایة عن رسول الله علیہ "
"آنخضرت مُلٹی ہے حدیثیں کم بیان کیا کرو،"
پھر خود حضرت عمر ڈٹائٹ ہے بھی بکشرت احادیث مردی ہیں۔
پھر خود حضرت عمر ڈٹائٹ ہے بھی بکشرت احادیث مردی ہیں۔

### سفيان تورى رشك كااثر:

- " لو كان في هذا الحديث حير لنقص كما ينقص الحير ولكنه شر فأراه يزيد كما يزيد الشر" (حامع:١٧٨)
  "اكر حديث كوئى الحجى چيز بموتى، تو باقى نيكيول كى طرح تفتى جاتى، كين بيد بره ربى بيراس لئے شربے "
- سنن ابن ماجه: باب التوقي في الحديث عن النبي صلى الله عليه وسلم ، رقم الحديث (۲۸)، المستدرك : ۱۸۳/۱ (۳٤۷) اسے امام حاکم اور ذہمی بیشتائے "صحیح" قرار ویا ہے۔
- الأولياء: ١٩٦٦م حافظ ابن عبد البركى سند مي "إسحاق بن إبراهيم بن نعمان" ہے، جس كا الأولياء: ١٩٦٦م حافظ ابن عبد البركى سند مي "إسحاق بن إبراهيم بن نعمان" ہے، جس كا ترجمہ نميں ال سكا۔ فطیب بغدادى نے بیاثر دو اسانید کے ساتھ ذكر كیا ہے۔ پہلی سند ميں الحضر بن أبان الهاشمي "ضعف ہے۔ (لسان المیزان ١٩٩١، ٣٩٩١)، اور دوسرى سند ميل "خلف بن خلفه" ہے، جوكہ آخرى عمر ميں اختلاط كا دكار ہو گئے تھے۔ امام أحمد بن ضبل فرماتے ہيں: جس نے اس سے اول وقت ميں لکھا ہے، اس كا ساع صحح ہے۔ (الكواكب النيرات: ٢٩ بين: جس نے اس سے اول وقت ميں لکھا ہے، اس كا ساع صحح ہے۔ (الكواكب النيرات: ٢٩ بين حجر" اس سند ميں " علي بن حجر" اس سے روایت كرتے ہيں، ان کے متعلق معلوم نہيں كہ "خلف بن خليفة" سے ان كا ساع اختلاط سے پہلے تھا يا بعد ميں۔ والله أعلم "خلف بن خليفة" سے ان كا ساع اختلاط سے پہلے تھا يا بعد ميں۔ والله أعلم "خلف بن خليفة" سے ان كا ساع اختلاط سے پہلے تھا يا بعد ميں۔ والله أعلم

حافظ ابو نعیم اصبهانی نے اس کی تیسری سندیمی ذکر کی ہے ، لیکن اس میں '' إبراهیم بن عبد الله بن إسحاق أبو إسحاق الأصبهانی " مستور ہے۔ (تاریخ بغداد: ۲۷/٦ (۳۱۰۹) ، أخبار أصبهان: ۲۰۱/۱)



<u> جواب :</u>

پیاٹر صحیح نہیں سیاٹر سے

- 🗓 اس کا راوی علی بن حسین "کذاب" ہے۔
  - 🗓 عام امت کاعمل اس کے خلاف ہے۔
- سفیان توری سے صحاح ستہ میں صدیا احادیث تواتر سے ثابت ہیں۔

### سفیان بن عیبینه کا اثر

🗘 مدیث کی فرمائش کی گئی، تو آپ نے فرمایا:

"ما أدري الذي تطلبونه من الحير ولوكان من الحير لنقص كما ينقص الحير" €

- مافق ابن عبد البر رافض نے اس اثر کی بیر سند وکر کی ہے: قال ابن عبد البر أخبرنا عبد الرحمن بن يحيى ثنا أحمد بن سعيد ثنا إسحاق بن إبراهيم بن نعمان ثنا أبو بكر محمد بن علي بن مروان قال حدثنا علي بن جميل قال ثنا علي بن سعيد قال ثنا شعيب بن حرب قال كنا عند سفيان ..... "اس كی سند می "علی بن حسين" كی بجائے "علی بن جميل" ہے اور وہ كذاب اور وضاع ہے ۔ (الكامل: ١١٥/٥) المجروحين: ١١٦١/٢ لسان الميزان: ١٨٥/١ الكشف الحثيث (١٨٥) (٥٠٠) الضعفاء للأصبهاني: ١١٧)
- عبد الله بن محمد بن يوسف أبو الوليد القاضي المعروف بابن الفرضي "، "كان حافظا متقنا عالما ذا حظ من الأدب وافر" ( جذوة المقتبس : ٩٠، نفح الطيب للتلمساني: ١٩٠٣) عافظ ويهي والشيئة قرماتے بين "الحافظ الإمام الحجة" و قال ابن حيان : لم نر مثل ابن الفرضي بقرطبة في سعة الرواية و حفظ الحديث و معرفة الرجال" ( تذكرة الحفظ الحديث و معرفة الرجال" ( تذكرة الحفظ الحديث و معرفة الرجال " و تذكرة الحفظ الحديث و معرفة بن يوسف ←

وام مديث المراجعة الم

" تم جس چیزی تلاش میں ہو، وہ کوئی نیکی نہیں، اگر نیکی ہوتی تو باتی نیکیوں کی طرح کم ہو جاتی۔''

#### جواب:

اس کے متعلق حافظ ابن عبدالبر فرماتے ہیں:

" یہ بات سفیان نے طلبہ سے نگ آ کر کہی (کیونکہ طلباء نے صفا و مروہ کے درمیان چلتے چلتے ان کو حدیث سنانے پر مجبور کیا) اور اہل علم اس اثر میں کلام کرتے ہیں ( یعنی بیا ثر بلحاظ سند' صحح''نہیں )

← شيخ لأبي عمر بن عبد البر، جهله ابن القطان، قلت: و هو عجيب فهو أبو الوليد بن الفرضي الحافظ الكبير و ليس هو ممن يجهل مثله (ميزان الاعتدال:١٣٩/٨ لسان الميزان:٣٥٥/٣)

- يحيى بن مالك بن عائد أبو زكريا الأندلسى: حافظ وبي قرمات بين "الحافظ الكبير أبو زكريا الأندلسي" له رحلة و حفظ و اشتهار" و قال ابن الفرضي: كان صحيح الكتاب صحيح القلم و كان حليمًا كريمًا جوادا صواما دينا مع سلامة دينه و حسن يقينه" (تذكرة الحفاظ: ١٠٠٣/٣)، تاريخ الإسلام للذهبي ، تاريخ علماء الأندلس: ٢١٠، نفح الطيب ١٥٠/٢)
- محمد بن سلیمان بن أبي الشریف أبو بكر العالكي، قاضي عیاض براشت نے اس كا ترجمہ ذكر كيا ہے۔ ليكن جرح وتعديل نقل نہيں كى۔ (ترتیب المدارك: ١٥٥/١)
  - 🕜 محمدين موسلي والله أعلم
- (2) زكريا القطان: سفيان بن عيبنة سے زكريا بن يحيى بن أسد المروزي روايت كرتے ميں۔ جوكہ "صدوق" ہے۔(تاريخ بغداد:٤٦٠/٨) الثقات لابن حيان:٢٥٥/٨، لسان الميزان:٤٨٥/٢)
- بعامع بیان العلم: ۱۰۱۲/۲، حافظ این عبد البر تنطق کے اصل الفاظ بیر ہیں: "هذا کلام حرج علی ضجر، وفیه لاولی العلم نظر"!



نیز بیاثر باطل ہے:

- 🗘 اس کی سند میں ' عبداللہ بن محمد بن پوسف'' مجروح ہے۔
  - 🗘 اس میں کی بن مالک ہے، پیر بھی مجروح ہے۔
    - الله محد بن سليمان بن محد مجبول ہے۔
      - 🕏 زکریا قطان، یہ بھی مجہول ہے۔
- عمر بن موی بہت ہیں، بعض مجروح اور بعض غیر مجروح۔ ا

### بكرين حماد كے شعر:

أرى الحير في الدنيا يقل كثيره
وينقص نقصا والحديث يزيد
فلو كان خيرا قل كالخير كله
و أحسب أن الخير منه بعيد
د مين دكيور الهول، نيكي كم بوربي ہے، لين حديث برده ربى ہے۔ اگر
حديث اچھي چيز بوتي، تو باتي نيكيول كي طرح تھتي جاتي، اس سے معلوم بوتا
ہے كہ خيراس سے بعيد ہے۔ ' (توجيه ص١١)

#### جواب:

### اس کا جواب شعروں ہی میں لیجئے،جس پرایک جماعت کا اتفاق ہے:

- ال كى سند ميں ندكور عبد الله بن محمد بن يوسف ابن الفرضي صاحب تاريخ علما،
   الأندلس بركى نے جرح نہيں كى، عبدالله بن محد بن يوسف بجروح دوسرا رادى ہے۔ اس طرح يحلٰ
   بن مالک بن عائذ بركوئى جرح نہيں، يحلٰ بن مالک بن اُلس بجروح ہے۔ (لسان المعيزان:
   ۲۷٤/٦
  - جامع بيان العلم: ١٩٣٩ ( ١٩٣٩) شرف أصحاب الحديث (١٢٢)،

دوامِعديث ١٥٥ ١٥٥ ١٥٥

وقول رسول الله يعرف حده

فليس له عند الرواة مزيد
ولولم يقم أهل الحديث بديننا
فمن كان يروي علمه ويفيد
""خضرت الله ك قول كي حدمعروف ب، راويول ني اس ير كه اضافه نبيس كيا- اگر الل حديث بمارے وين كے ليے كوشش نه كرتے تو الله تخضرت الله كا كام كون بيان كرتا اور كوكر بمارے لئے مفيد ہوتا؟"
آ مخضرت الله كا كام كون بيان كرتا اور كوكر بمارے لئے مفيد ہوتا؟"
(مختصر جامع ابن عبداالبر: ١٧٠)

### سفیان توری کا ایک اثر:

﴿ ''مِیں گذشتہ ساٹھ برس سے حدیث میں ہوں، چاہتا ہوں کہ اس سے نکل چاؤں، نہ مجھے نفع ہو، نہ نقصان!'' ● جاؤں، نہ مجھے نفع ہو، نہ نقصان!'' ●

#### جواب:

یہ اثر بھی ملحاظ سند باطل ہے:

🛈 ایک راوی قطبه بن علاء بن منهال غنوی "کثیر الخطا" غیرمعتر ہے۔

<sup>📭</sup> جامع بيان العلم: ١٠١٨/٢

جامع بیان العلم :۲۰/۲ (۱۹۵۷) نیزویکیس: تقدمة الجرح و التعدیل: ۲۱، حلیة مالاولیا: ۳۹۲۸، ۳۹۳۸، شرف اصحاب الحدیث (۱۱۱) بیاثر امام سفیان توری سے کی امام این افی حاتم فرماتے ہیں:

<sup>&</sup>quot;حدثنا عبد الله بن محمد بن عمرو الغزي قال سمعت الفريابي و قال ابن أبي حاتم حدثني أبي نا أبو عمر عيسى بن محمد النحاس الرحلي قال قال ضمرة سمعت سفيان الثوري....." بيسند" هجي " هم -



- 🕜 احمد بن زہیر مجہول ہے۔
- 🗗 احمد بن صالح بھی مجبول ہے۔
- ابن منادی، بیمی مجهول ہے۔
- 🗿 احد بن محمد بن عبدالخالق مجهول نامقبول ہے۔ 🏵

اس کے علاوہ اس کی باقی سندیں بھی صحیح نہیں۔ ایک سند میں "علی بن قادم" "منکر الحدیث" ہے۔ دوسری میں "خصر بن أبان هاشمی" مجروح ثقة نہیں۔

کین اس کی فریابی، قبیصة ،ضمرة بن ربیعه" اور دیگرئی رواق نے متابعت کی ہے۔ البدا اس پر جرح سے ذکور اگر کی صحت پر کوئی فرق نہیں پڑتا۔

لك قطبة بن علاء بن منهال أبو سفيان الغنوي الكوفي " بي "فضعيف" - إالتاريخ
 الكبير: ١٩١/٧، الضعفاء للبخاري: ٩٦، الجرح والتعديل: ١٤١/٧، الكامل في الضعفاء: ٥٣/٦، لسان الميزان: ٤٧٣/٤)

<sup>﴿</sup> أحمد بن زهير بن حرب بن شداد أبو بكر النسائي البغدادي المعروف بابن أبي خيثمة، صاحب التاريخ يه " الله مافظ" إن بن يركوني جرح تبيل ال كالقصلي تذكره كزر چكا

*<sup>-</sup>ج*-

أحمد بن صالح بن عمر أبو بكر المقري البغدادي : "كان ثقة ضابطا مشهورا" (تاريخ الإسلام للذهبي)

أحمد بن جعفر بن محمد بن عبيد الله بن المنادي أبو الحسين ـ قطيب بقدادي قرمات إلى المنادي أبو الحسين ـ قطيب بقدادي قرمات إلى الله أمينا ثبتا صدوقاً و رعا حجة و رعا فيما يرويه مخصلا لما عليه صنف كتبرة و جمع علوما جمة قال الداني: غاية في الإتقان ثقة مأمون صاحب سنة" (تاريخ بغداد: ١٩٨/ ١٩٨٠) معرفة القراء الكبارللذهبي: ١٩٨/ ٢٨٥/١)

<sup>﴿ &</sup>quot;أحمد بن محمد بن عبد الخالق أبو بكر الوراق" قال الخطيب: كان ثقة معروفًا بالخير والصلاح و قال الأندوني: لا بأس به ، و قِال الأزدي : صدوق (تاريخ بغداد:٥/٥٦/٢٤٢) ندُوره بالا يائج راوى ايك شد كنيس بكدواسانيد كهي -

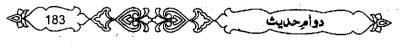
# 

محمد بن حسين بن فضل قطان، يهجى نامقبول عيل- 🗖

## سفیان کی طرف منسوب ایک اثر:

🎓 سفیان نے ایک دفعہ کہا: خدا کرے، دشمن کومحدث بنا دے۔'' 🎱

- ﴿ على بن قادم اسے آلو عاتم نے "محله الصدق" ابن حمان، عجلي ، يعقوب بن سفيان اور ابن خلفون نے "نقه" قرار دیا ہے۔ ابن قانع نے کہا ہے: "کوفی صالح" زکریا ساتی نے "صدوق و فیه ضعف" کہا ہے۔ قال ابن سعد: کان مستنعا، منکر الحدیث شدید التشیع و قال ابن معین "ضعیف" عاقظ ابن مجر برات فرناتے ہیں: "صدوق یتشیع" امام ابن عدی فرماتے ہیں: و نقم علی علی بن قادم أحادیث رواها عن الثوري غیر محفوظة و هو ممن یکتب حدیثه" اور فرکوره یالا اثر سفیان توری ہے بی مروی ہے، (الثقات لابن حبان: ۱۹۹۸)، الثقات للعجلی: ۲۰۱۸، المعرفة والتاریخ: ۲۳۲/۲، الکامل لابن عدی: ۲۰۱/۰، تهذیب التهذیب: ۲۲۷/۷، تقریب التهذیب: ۲۰۱/۰، تهذیب
  - 🗘 خضر بن أبان الهاشمي "ضعيف" بهد (لسان الميزان: ٣٩٩/٢)
  - ﴿ محمد بن حسين بن محمد بن الفضل أبو الحسين الأزرق القطان خطيب بغدادي قرماتے مين: "كتبنا عنه و كان ثقة" ان كى أبو سعيد الصيرفي نے متابعت كى بـ (شرف أصحاب الحديث (١١٦)
- € جامع بيان العلم: ٢٠٢/٢ (١٩٦٥) ، حلية الأولياء: ٢١٦/٧) سفيان بن عييد تي بياثر مستر بن كدام سفيان بن عييد تي الرائد حدثنا خلف بن القاسم نا الحسن بن رشيق نا علي بن سعيد نا محمد بن خلاد الباهلي نا صفيان بن عيينة قال سمعت مسعرًا ..... رواة كاترجم ملاظ فرماكين:
- كلف بن القاسم بن سهل قال الذهبي: الحافظ الإمام المتقن، كان من بخور الرواية " (سير أعلام النبلاء:١١٣/١٧، تذكرة الحفاظ:١٠٢٥/٣) أير ويكسي تاريخ علماء الأندلس: ١٣/١٧، جذوة المقتبس: ٢٠٩، تاريخ دمشق:١٣/١٧)
- © "الحسن بن رشيق العسكرى" بي أقد بـ ولسان الميزان: ٢٠٧/٢، تذكرة الحفاظ: ٩٥٩/٣)



#### جواب:

- ① بیسفیان کا کلام نہیں او رسند کے اعتبار سے بیمی اثر باطل ہے۔ (بیکلام مسعر کا ہے)
  - اس میں ایک راوی خلف بن قاسم مجہول ہے۔
    - علی بن سعید بن بشیر دازی مجروح ہے۔

#### سفیان کا ایک اوراثر:

😵 ''اگر حضرت عمر ( را النظا) ہوتے ، تو تم کو درے لگاتے۔''

#### جواب:

یہ ہی باعتبار سند باطل ہے۔اس میں مسلمہ بن قاسم، احمد بن عیسیٰ اور ابراہیم بن سعید تینوں مجروح ہیں۔

 <sup>◄ &</sup>quot; الله على بن سعيد" أس كى "أبو القاسم البغوي" في مثابعت كى بــ (حلية الأولياء: ١٦٠/٧)

محمد بن خلاد بن كثير الباهلي البصري "اسے مسدو، ابن حمان اور مسلمة بن قاسم
 ن "قة" قرار ويا ہے۔ (الثقات لابن حبان: ٩/٨٧، تهذيب التهذيب: ١٣٣/٩)

خلف بن قاسم " ثقة" ہے، جیبیا کہ گزرا ہے۔ علی بن سعید بن بشیر الرازی "مختلف فیه" ہے،
 لیکن أبو القاسم البغوي نے اس کی متابعت کی ہے۔

خامع بيان العلم: ٢٨/٢، ١ (١٩٦٦) قال ابن عبد البر: أخبرنا أحمد بن عبد الله نا مسلمة بن قاسم نا أحمد بن عيدية قال سمعت سفيان بن عبد قاسم نا أحمد بن أحمد نا إبراهيم بن سعيد قال سمعت سفيان بن عبينة ..... "الى كل سند على "مسلمة بن قاسم" ضعيف عهد (لسان الميزان: ٣٥/٦) إبراهيم بن سعيد أبو إسحاق الجوهري "ثقة" عه، حافظ المن مجريز الله في المراد عبد " ثقة حافظ تكلم فيه بلا حجة " ويحين: تهذيب الكمال: ٢٥/٢) مقريب النهذيب: ٨٩(١٧٤)



### حضرت عبدالله بن عباس والنفئ كاعمر

کے حضرت عبداللہ بن عباس والتو استفار ول احادیث کے راوی ہیں، لیکن علامہ ذہبی کہتے ہیں کہ رحلت رسول ( منافیظ ) کے وقت ان کی عمر صرف تیرہ برس کی تھی۔

#### جواب:

اس سے لازم نہیں آتا کہ سب کی سب ان کی مسموع ہیں، بلکہ دوسرے صحابہ سب سن کر بیان کرتے ہیں۔ 
اور تیرہ برس کا لڑکا ہوشیار ہوتا ہے۔ بعض افراد

اس بات کی تائید حضرت ابن عباس والتی اس مردی اس اثر ہے بھی ہوتی ہے کہ جب رسول اکرم علی الم وقات پا گئے، تو میں نے قبیلہ انصار کے ایک آ دمی ہے کہا: آج صحابہ کرام کی کیر تعداد ہم میں موجود ہے ، چلو آؤان ہے علم حاصل کرتے ہیں! حضرت ابن عباس والت فیل فرماتے ہیں: وہ آدی میری بات من کر تعجب ہے کہنے لگا: تم سجھتے ہو کہ صحابہ کرام کی موجودگی میں لوگ تمہارے علم کے محتاج ہوں گئے!! لہذا وہ انصاری دوست تو یہ کہہ کر چلا گیا اور میں طلب علم میں مگن ہوگیا، کی آدی کی طرف ہے جھے کوئی صدیث بہنچتی، تو ب اوقات میں اس وقت آتا، جب وہ آدی سور ہا ہوتا، میں کی طرف ہے جھے کوئی صدیث بہنچتی، تو ب اوقات میں اس وقت آتا، جب وہ آدی سور ہا ہوتا، میں کہنی اس آدی کے درواز مے پر فیک لگا کر بیٹھ جاتا جبکہ تیز ہوا میرے چیرے پر دھول اور گردو غبار فالتی رہتی۔

جب وہ آ دی باہر نکل کر جھے دیکھا ، تو کہتا : اے رسول خدا کے پچا زاد! آپ نے کیوں آنے کی تکلیف کی، جھے پیغام بھیج دیا ہوتا، میں خود آپ کی خدمت میں حاضر ہو جاتا؟ میں جواب دیتا نہیں! آپ کے یاس میرا آنا بی ضروری تھا۔حضرت المن عباس فرائے ہیں:

توایک وقت آیا، جب وہ انساری آدی میرے پاس سے گزرا اور لوگ میرے اردگرد بینی کر جھ سے
سوالات کررہے تھے بید دیکی کر وہ انساری دوست کہنے لگا: بیٹو جوان جھ سے زیادہ عقل مند تھا۔
امام حاکم اس اثر کو بیان کرنے کے بعد کہتے ہیں: بیہ حدیث بخاری کی شرط پر ''صحح'' اور طلب
حدیث اور محدث کی تو قیر و تعظیم بیل اصل بنیاد ہے، نیز اس اثر کو امام ذہمی نے بھی "صحیح" قرار
ویا ہے۔ (سنن الدارمی: ۱۰۰۱، ۲۰۱۰) المستدرك: ۱۸۸/۱ (۳۲۳)، المعجم الكبير: دولات ۱۸۸/۱ (۳۲۳)، المعجم الكبير:



عقل وتمیز میں بالغوں کی طرح ہوتے ہیں۔ 🏻

# محدثين پرالزام تراشي:

'ہمارے سوائح نگاروں میں ایک خاص نقص تھا کہ وہ کسی کردار پر تقیدی نگاہ ڈالنے کے عادی نہیں تھے، ہمیشہ حسن ظن سے کام لیتے تھے اور مبالغہ آمیز مدح سرائی پر اتر آتے تھے۔ اس وقت "تذکرة الحفاظ" میرے سامنے پڑا ہے، جس میں ہزار ہا راویان اور حفاظ صدیث کے حالات مرقوم ہیں۔ میں ایک ہی دور کے چندراوی لے کر ان کی زبانی ان کی کہانی ساتا ہوں، جس سے آپ اندازہ لگا سکیں گے کہ ہمارے بزرگوں کا انداز کردار نولی کیا تھا؟

مثلًا "على بن الحسين بن على بن أبي طالب" كمتعلق لكه بين أبي طالب" كمتعلق لكه بين آب رات دن مين ايك بزار ركعت نماز پرها كرتے تقدار سونے، كھانے، ضرورى حاجات اور وضو كيلے كم از كم آ تھ گھنے الگ كر لئے جاكيں، تو باتى سول گھنے بچے ہیں۔ اگر ہر ركعت پر اوسطا دو منت صرف بول، تو يہ تينتيں گھنے اور ۲۰ منٹ بنے ہیں اور ظاہر بے كہ سول گھنۇل ميں

ا حفرت عمر بن خطاب والنفؤ نے عبد اللہ بن عباس والنفؤ کے متعلق فرمایا کہ وہ سوال کرنے والی زبان اور معلی و متعلق فرمایا کہ وہ سوال کرنے والی زبان اور معلی و تمیز کرنے والے ول کا ما لک ہے۔ (تاریخ جر جان: ۴۸۳، الاستیعاب: ۲۸۶/۸، البدایة والنہایة: ۲۸۹/۸ کی ترجی اجا تا کہ آپ نے کیے یہ علم حاصل کیا تو فرمایا کرتے تھے: سوال کرنے والی زبان اور بچھنے والے ول کے ساتھ (فضائل الصحابة: ۲۷،۷۲ (۱۹۰۳)، البدایة والنہایة: (۲۹۹/۸) حضرت ابن عماس کے طلب علم میں الصحابة: ۲۸،۷۲ (۱۹۰۳) کی عالم تھا کم قرماتے ہیں. بیا اوقات ایک بی بات کے متعلق میں تمیل صحابہ کرام سے سوال کیا کرتا تھا۔ (البدایة والنہایة: ۲۹۹/۸)



تينتيس گھنٹوں کا کام سرانجام نہيں ديا جاسکتا۔''

#### جواب:

اس کا جواب لکھنے کی چنداں ضرورت نہیں، کیونکہ ایک رکعت ایک منٹ میں بھی پڑھی جائے ہے اور کھانے سونے اور دیگر ضروریات کیلئے بجائے آٹھ گھنٹوں کے چھ گھنٹے بھی لگائے جا سکتے ہیں۔ کیونکہ نیند کی طبعی مقدار ہر شخص کیلئے الگ الگ ہے۔ بعض آ دمی صرف دو گھنٹہ پر اکتفا کرتے ہیں۔ ہم نے ایک آ دمی دیکھا، جس کی نیند طبعی اس سے بھی کم ہے۔ اس وقت اس کی عمر چالیس سال سے متجاوز ہے اور اس کی صحت بھی بالکل ٹھیک ہے۔ پھر اس میں چالیس سال سے متجاوز ہے اور اس کی صحت بھی بالکل ٹھیک ہے۔ پھر اس میں ذہبی وٹرائٹ کا کیا قصور ہے۔ وہ تو ناقل ہے، امام مالک سے نقل کر رہا ہے۔ امام مالک نے بھی "بکھنٹے" بی سے بیان کیا ہے۔ اور محدثین کے طریق پر میاثر ورضیح" نہیں۔ اگر چہ جو بچھ بیان کیا ہے، عقلاً ممکن ہے۔

#### الزام تراشي كي حقيقت:

"اس ہے آ گے" دواسلام" میں آٹھ آ دمیوں کا ذکر ہے، جن کے متعلق ذہبی نے نقل کیا ہے، دہ اعلیٰ درج کے عالم تھے، ہم نے ان کو جدول میں بیان کر دیا ہے۔

| تجمه                      | عر بی عبارت       | نام              |
|---------------------------|-------------------|------------------|
| علم وعمل میں سردار تنھے 🕰 | كان رأسا في العلم | مطرف بن عبدالله- |
| •                         | والعمل            | (وفات ٩٥ ﴿)      |

٠٥/١ ويكمين تذكرة الحفاظ: ١٥/١

<sup>2</sup> تذكرة الحفاظ: ١ /٦٤

اعتراض بیہ ہے کہ دونوں ہم عصر اور دونوں علم وعمل میں سردار ..... یہ کیسے ممکن

#### جواب:

بالکل فضول اعتراض ہے کہ دو آ دی علم اور عمل میں سردار نہیں ہو سکتے۔ حالا تکہ یہ کوئی مستبعد نہیں۔علم میں سردار ہونے کا مطلب میہ ہے کہ ان کا مرتبہ علم میں بلند تھا۔ ایک سے زیادہ آ دمیوں کا مرتبہ علم میں بلند ہوسکتا ہے۔قرآن مجید میں ہے:

و جعلنا هم أئمة ﴾

''ہم نے ان کوامام بنایا۔''

دونوں کی وفات میں بھی فرق ہے، سردادی کی نوعیت میں بھی اختلاف ہے۔ مطرف کے متعلق علم وعمل میں سروار لکھا ہے۔ محمد بن سیرین کے متعلق پر ہیزگاری میں سردار لکھا ہے وغیرہ وغیرہ

ج: طاوس بن كيمان كان رأسا في العلم علم اور پر بيزگاري وقات مراجي والورع مي سردار تھے۔ والورع مين سب سے زيادہ و ابوصالح ذكوان من أحلّ الناس سب سے زيادہ

1 أتذكرة الحفاظ:١/٧٨

الأنبياء: ٧٣

دوار مست 188 بزرگ اور بزا قابل وفات الص وأوثقهم ٔ هعی طعمی سے بڑاعالم مارأيت أعلم وأفقه اور فقیہ میں نے تہیں من الشعبي و مکھا\_ 🛛 اس: عکرمه عکرمہ سے بڑھ کر مابقي أحد أعلم بكتاب اللهمن عكرمة كتباب الثدكا عالم وفات ۱۰۷ ه باقی نہیں رہا۔ (پیعنی کا قول ہے) ح: قاسم بن محمر بن الي بكر ما رأيت فقيها أعلم میں نے قاسم سے كوئى فقيه بروا عالم من القاسم وفات لزواھ نہیں دیکھا ۔ 🍮 میں نے عطاء سے ما رأيت أفضل و: عطاء بن ابي رباح افضل کوئی نہیں من عطاء وفات سماله و يكھا۔ 🏵

تذكرة الحفاظ: ١٩/١- حافظ وبهي وطف فرمات بين: "توفي سنة إحدى و مائة رحمه الله"
 مذكوره بالاقول امام احد بن طبل وطف سے مروى ہے۔

تذکرة الحفاظ(۸۱/۱) اس میں دو اقوال کو جمع کیا گیا ہے پہلا قول: "ما رأیت أعلم من الشعبی" الوصین الشعبی" الوصین الو

<sup>👁</sup> تذكرة الجفاظ: ١/٩٦/

تذکرة الحفاظ: ٩٧/١، يقل ابوالزناد عمروى ہے۔

<sup>👁</sup> تذكرة المعفاظ: ١/٨٨- بيقول المم الوحنيف براك سے مردى ہے-

# 

ور کی است معمر سے دوری کا انداز، بیسب محدثین ہم عصر سے وہی انداز، بیسب محدثین ہم عصر سے وہی نے دہی است مرار قرار دے رکھا ہے۔'

#### جواب:

یہ ہے تقید! آپ یہ بھورہ ہیں کہ بڑا عالم اور سردار کے معنی ہیں بے نظیر، اور غلط بھی کی بھی وجہ ہے۔ دوسری غلطی یہ ہے کہ کہنے والا ایک شخص نہیں۔ ہرایک شخص اپنے علم کے مطابق کہدرہا ہے۔ نیز أفضل، أعلم میں فرق ہے۔ علاوہ ازیں 'بڑا عالم' اور' بڑا فقیہ عالم' ان میں بھی فرق عالم' ان میں بھی فرق عالم' ان میں بھی فرق ہوتا ہے۔ ہردار اسم تفضیل نہیں، "اعلم "اسم تفضیل ہے، گرا آبات اور نفی میں فرق ہوتا ہے۔ حضرت ابو ہریرۃ زائدہ برائرام تراشی:

- و رصلت حضور سے صرف تین برس پہلے حضرت آبو ہریرہ ڈاٹٹو مشرف باسلام ہوئے تھے، کھ لیکن روایت احادیث میں سب سے بازی لے گئے اور
- حفرت ابو ہریرہ کے میں غزوہ نیبر کے موقع پر نبی اکرم تافیق کے پاس تشریف لا نے تھے۔ لیکن بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اس سے قبل بی اسپ قبیلہ میں اسلام قبول کر چکے تھے، حضرت طفیل بن عرو دوی نے جب مکہ میں اسلام قبول کرلیا، تو واپس جا کر اپنے قبیلہ دوی میں دعوت اسلام میں گمن ہوگئے، جس کی بناء پر ان کی قوم نے اسلام قبول کرلیا، جن میں حضرت ابو ہریرہ فٹائن اسلام میں گمن ہوگئے، جس کی بناء پر ان کی قوم نے اسلام قبول کرلیا، جن میں حضرت ابو ہریرہ فٹائن المستدرك ، ۲۹۰/۳، کرایا، مالطالمات الكبرى لابن معدد ۲۹۰/۱، فتح البارى : ۲۹۰/۸،

مزید برآ ل حضرت ابو ہریرہ دی تی نے جارسال سے زیادہ عرصہ حضور اکرم مُلِیکا کی خدمت میں گزارا ہے۔ کیونکہ حضرت ابو ہریرہ دی تی کے صفر کے مہینہ میں غزوہ نیبر کے موقع پر تشریف لاستا ہے اور حضور اکرم مُنٹائیا نے رکھ الاول الدی کو وفات پائی اس کحاظ سے جارسال سے زیادہ بنا ہے۔ (ضح الباری: ۲۰۸/۱، سیر اعلام النبلا: ۲/۹۰) ای طرح حضرت حمید بن عبد الرحن المحسیری ہے وارحديث برام المالية ا

← فرماتے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہ وہ اللہ نے چارسال کا عرصه حجت نبوی میں گرارا۔ (مسند أحمد : ۱۱۱/٤ (۲۲۸) مسن أبي داود (۸۱)، سن النسائي (۲۲۸) ليكن حضرت ابو ہریرہ وہ اللہ اللہ عمروی ہے کہ وہ خود بيان کرتے ہیں: میں نے تمن سال کا عرصه حجت نبوی میں گرارا۔ صحبح اللہ خاری (۳۳۹)



فرمایا: بهت احچها لوگوں کو کہه دو که کام کریں۔'' 🏵

(صحيح مسلم: ٢٠٥ كتاب الايمان مطبع مجتبائي)

ملاحظ کیا گتی دلچیپ حدیث ہے! صرف دولفظ منہ سے نکالواور جنت لے لو۔ نہصوم وصلوۃ کی ضرورت، نہ میدان جہاد میں لہو بہانے کی حاجت، نہ صدقہ زلاۃ کے جمیلے اور نہ جہاد اکبر واصغر کے جھگڑے۔ دوسری دلچپی یہ کہ حضرت فاروق بارگاہ رسالت کو حکم دیتے ہیں۔ "فلا تفعل فخلهم یعملون" آپ لوگوں کو ایسی احادیث نہ سایا سیجئے۔ مطلب یہ کہ ایسی احادیث ساکر انہیں فراب نہ سیجئے اور لوگوں کو کام کرنے دیجئے۔ یعنی فرہا رہے ہیں فرہا رہے ہیں اور لطف یہ کہ حضور اس حکم سے سرتانی کی جرائت نہیں کر سکتے اور فرماتے اور لطف یہ کہ حضور اس حکم سے سرتانی کی جرائت نہیں کر سکتے اور فرماتے ہیں۔ "فخلهم" (بہت اچھالوگوں کوکام کرنے دو۔)

بدیگر الفاظ رسول اکرم طافیم نے اعتراف فرما لیا کہ ان کی حدیث "من قال لا الله الا الله" ہے لوگ بے عمل ہو سکتے ہے۔ غور فرمائے کہ اس حدیث نے حضور پرنور کی منزلت کو کتنا کم کر دیا کہ ان کا طفل کمتب ان کو سیدھا راستہ دکھا رہا ہے۔ میرا مطلب یہ نہیں کہ حضرت ابو ہریرہ بھائن اس فتم کی احادیث تراشا کرتے تھے۔ بلکہ یہ ہے کہ یارلوگ گھڑ کر ان کا نام جڑ دیتے تھے اور یہ بھی ممکن ہے کہ ابو ہریرہ بھائن خود بھی روایت میں قدرے غیرمخاط واقع ہوئے ہوں۔ (دواسلام: ۵۸۔ ۵۸)

صحیح مسلم: کتاب الإیمان ، باب الدلیل علی أن من مات علی التوحید دخل العجنة قطعاً، رقم الحدیث (۴۱) معرض نے صدیث میں قطع و برید ہے کام لیا ہے، جس کی تفصیل مولف رشاہ نے آگے ذکر کروی ہے۔



جواب:

۔ از معترض نے مدیث میں کھی طع و بریدسے کام لیا ہے۔

ب: أتخضرت مُلَافًا كِمتعلق مجمع غلط فنبي موتى ہے-

م: حفرت عمر الله كالمطلب نبيل سمجه-

## حديث من قطع وبريد:

صدیث میں قطع و بریداس طرح کیا گیا ہے، کہتے ہیں: ''صرف دولفظ منہ سے
نکالو اور جنت لے لو، نہ صوم وصلوۃ کی ضرورت، نہ میدان جہاد میں جانے کی
حاجت الخ''

حالاتکہ حدیث میں صرف منہ سے کہنے کا ذکر نہیں ، بلکہ یہ لفظ بھی ہیں "
مستیقناً بھا قلبه" اس پرول سے یقین کرے۔ جب ول سے یقین کرے گا، تو
یقین کے لواز مات کا ہونا بھی اس میں ضروری ہے۔ یعنی جو اس امر کا ول سے یقین
کرے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، تو لا محالہ غیر اللہ کی عباوت سے الگ رہے گا اور
اللہ کی عباوت کرنے پر آمادہ ہوگا۔ اور جو اللہ کی عباوت پر آمادہ ہوگا، تو اس کے
متعلق یہ فرض کر لینا کہ "وہ بالکل صوم وصلوۃ وغیرہ سے عاری ہوگا، آپ جیسوں کا
ہی کام ہے۔

دوسری غلطی مید کی ہے کہ اپنی طرف سے "ہراس شخص کو جنت کی بشارت دے "
ککھ دیا ہے۔ حالانکہ حدیث کا مفہوم میہ ہے "جو شخص تجھے اس باغ کے آگے ملے اور صدق دل سے "لا إله إلا الله" کہنا ہو، اس کو جنت کی بشارت دو۔ غالبًا بیاشارہ انہی لوگوں کی طرف تھا، جو آنخضرت عَلَیْظِم کی طلاقات کیلئے آرہے تھے، جن کے آگے حضرت عمر دُولُولُو تھے۔ یا آپ عَلَیْظِم کا اشارہ حضرت عمر دُولُولُو کی طرف ہو اور حضرت ابو ہریرہ ڈولُولُ نے جب حضرت عمر دُولُولُو کے بیا آپ حضرت عمر دُولُولُو کی طرف ہو اور حضرت ابو ہریرہ دُولُولُو نے جب حضرت عمر دُولُولُو کو میہ بشارت وے دی، تو



آنخضرت مُلَقِيمُ کے حکم کی تعمیل ہوگئی۔

## حضرت عمر والثنة كالمقصد:

حفرت عمر والفراس بات كوسمجھ كے كه آنخضرت مَالَيْظُ كى مراد يهى تھى، گر لفظ بين چونكه كوئى قيد نہ تھى، جس سے صرف وہى لوگ سمجھ جائيں، جو آرہے تھے يا صرف حضرت عمر والفرائي مراد لئے جائيں۔ اور دل سے "لا إله إلا الله" پڑھنا، اگر چه بظاہر عملى كوتا ہى سے بند كرتا ہے۔ گر سب لوگ سمجھ بين اسنے نكته رس نہيں ہوتے كه بات كى تهه تك پہنچ جائيں۔ حضرت عمر والفرائے نما با يهى سمجھا ہوگا كه بوت كه بات كى تهه تك پہنچ جائيں۔ حضرت عمر والفرائے نما بابا يهى سمجھا ہوگا كه تخضرت مالفولاً كى بيہ بشارت ميرى آ زمائش كيلئے ہے كه عمر (والفرا) بھى كئته رس بين يا منہيں۔ سو حضرت عمر والفرائے نے اپنى روش سے اپنى كئته رى كا شوت دے ديا اور حضرت عمر والفرائے نے كہ جھى كيا، نبى كريم مالفرائي كے مقصد كو يا كركيا۔

# نبی کریم مُلَقِیمً کے متعلق غلط فہی:

اگرآپ کا وہ مقصد نہ ہوتا، جو حضرت عمر رہ النظائے بیان کیا، تو آپ خلاقی اس کی تر دید کرتے، جیسے حدیبید میں گی۔ • نبی کریم خلاقی کم موافقت اس بناء پر نہ تھی کہ حضرت عمر رہ النظائے کہنے سے پہلے آپ خلاقی اس مصلحت سے واقف نہ تھے۔

## حصرت ابو ہر رہ دلائھٔ کو موقع شناسی کی تربیت:

اس میں ایک نکته به بھی ہے کہ ابوہررۃ والنظاچونکہ نبی کریم مالیظ کی طرف سے

لینی جب صلح کے بعد حضرت عمر جی گئی نے اس صلح کو مسلمانوں کی ذات و خواری سمجھا، تو نبی اکرم سی گئی است نے اضیں فرمایا کہ میں اللہ کا رسول ہوں، اور اللہ تعالی مجھے بھی بے یارو مددگا رنہیں چھوڑے گا اور آپ کا گئی نے اس صلح کو دفتی " قرار دیا۔ (صحیح البخاری: أبواب الجزیة والموادعة، باب إنم من عاهد ثم غدر، رقم المحدیث (۲۰۱۱)

194 ) (194 ) (194 ) (194 ) (194 ) (194 ) (194 ) (194 ) (194 )

حدیث کے مبلغ تھے اور مبلغ کے لئے موقع شنائی بھی ضروری ہے۔ اس واقعہ سے ان
کوموقع شنائی کا واقف بنایا۔ جس کا نتیجہ یہ نکلا کہ ابو ہر رہ ڈٹائٹ فرماتے ہیں:
درمیں نے نبی کریم مُنافِیْز کی ووقعم کی کتابیں پربھی ہیں۔ ایک کتاب تو سنا
چکا ہوں، اگر دوسری کتاب کی حدیثیں بھی سناؤں تو میری رگ کاٹ دی
جائے۔'' ( بخاری) •

یہ موقع شنای کا ملکہ انہیں پیدا ہو گیا اور یہ سمجھ گئے کہ سامعین ان احادیث کے متحل نہیں ہو سکتے، جو نبی کریم سکائی ﷺ نے طالم بادشاہوں کے متعلق نام لے کر فرمائی متحیں ● کیونکہ خطرہ تھا کہ لوگ ان کا نام س کر کہیں بعاوت پر آمادہ نہ ہوجا کیں۔

# حديث كالتحج مفهوم:

اگر بالفرض حدیث ندکور میں بدالفاظ "مستیقنا بھا قلبه" نہ ہوں، صرف یہی لفظ ہوں"من قال لا إله إلا الله" اس كا مطلب بھی یہی ہوگا كہ جو لا إله إلا الله كا قائل يعنى معتقد ہو، وہ جنت میں واخل ہوگیا۔ جیسے قرآن میں ہے كہ:

﴿ إِنَّ الدِّينِ قَالُوا رَبِنَا الله ثم استقامُوا فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون o أولئك أصحاب الجنة ﴾

"جن لوگوں نے کہا کہ ہمارا رب اللہ ہے، پھراس پر جمے رہے، ان پر نہ ڈر ہے، نہ نم کھائیں گے، بیلوگ جنتی ہیں۔"

. اب ظاہر ہے کہ قرآن مجید کا مقصد اس جگہ یہی ہے کہ جس نے بیداعتقاد رکھا

- صحيح البخاري: كتاب العلم، باب حفظ العلم، رقم الحديث (١٢٠)، و لفظه: "حفظت من رسول الله تتلية و عائين فأما أحدهما فبشئته و أما الآخر فلو بشئته قطع هذا البلعوم"
  - ويكيين: فتح الباري: ١٦/١٦-٢٥
    - الأحقاف: ١٣

# 

كه جهارا رب الله ب اور پهراس بر جها ر با (اوراپ اس عقیدے كا ثبوت عملی طور بر بھى پیش كیا) وہ جنت میں داخل ہو گا۔ ندكورہ حدیث میں بھى "لا إله إلا الله" كنے كا يمي مطلب ہے۔!

اگر کوئی مکر قرآن میر کے کہ "عیب آیت قرآنی ہے، صرف دو لفظ "دبنا الله" مندسے نکالواور جنت لے لو، نه صوم وصلوۃ کی ضرورت، نه میدان جہاد میں لہو بہانے کی حاجت، نه زکوۃ و صدقات کے جمیلے، نه جہاد اکبر و اصغر کے جھرے سے بھر ہوگی؟ یقینا آپ کا جھرے سے بھر کے بھر ہوگی؟ یقینا آپ کا جواب نفی میں ہوگا۔

ای طرح جومنکر قرآن اس آیت کو نے، جوقرآن مجید میں دوجگہ وارد ہے:
﴿ إِنَّ اللّٰهَ لَا يَغُفِرُ أَنْ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغُفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنُ يَّشَاءُ﴾ 
﴿ اللّٰهُ تَعَالَىٰ شُرَكَ معاف نہیں کرتا، اس کے سواجے چاہے معاف کر دے!''
تو کہہ سکتا ہے کہ یہ عجیب قرآن ہے، جو ہرگناہ کی چھٹی دیتا ہے، زنا کرو، شراب ہیو،
سب برے کام، صرف شرک نہ کرو، تو کیا اس آیت قرآنی کی سیحے تفسیر ہوگی؟

غرض یہ ہے کہ ہر کلمہ کو عصبیت کی نگاہ سے نہیں دیکھنا جا ہے، بلکہ تحقیقی نظر سے دیکھنا چاہئے، پہلے یہ سوچ لینا چاہئے کہ یہ اعتراض میری مسلمانی پر تو نہیں پڑتا۔ گر جس شخص کی غرض محض تخ یب ہو، اسے ان باتوں سے کیا مطلب؟!

## نى اكرم مَنْ فَيْمُ كا انداز تربيت

رسول اکرم منطقی مجھی بھی بطور امتحان بھی کوئی بات کہہ دیتے تھے، جس سے مقصد تغمیل حکم نہ ہوتا، بلکہ صحابہ کرام کی عقل و تربیت کا امتحان مقصود ہوتا۔ ایسی

<sup>🛈</sup> التساء: ١١٦

وامرمديث كرا المحالية المحالية

صورتوں میں صحابہ کو مشورہ اور اس کی وجہ معلوم کرنے کی اجازت نہ ہوتی تھی۔ یہی وجہ بے کہ صحابہ کرام بی لئی ابا اوقات آپ مُلٹی کی رائے کے خلاف مشورہ دیتے تھے (اور اس کیلئے مشورہ دینے والے کو مطعون نہیں کیا جا سکتا، کیونکہ مشورہ خلوص نیت سے دینا اور اپنی رائے کے مطابق دینا ضروری ہوتا ہے) اس قتم کے واقعات بہت ہیں، جہاں رسول اللہ مُلٹی کی رائے کے خلاف لوگوں نے رائے دی۔ اور آخضرت مُلٹی نے ان کی رائے پرعمل بھی کیا، جیسے غزوہ احد میں آپ مُلٹی کی رائے سے خروہ احد میں آپ مُلٹی کی رائے تھے مرصحابہ کرام مدینہ سے باہرنکل کراڑ نے کے حق میں سے اور اس بھی کو جو میں سے اور اس بھی کو جو سے میں سے اور اس بھی کو بھی ہوا تھا۔ حق میں سے اور اس بھی ہوا تھا۔

اسی طرح بدر کے موقع پر آپ طُلَیْنَ نے جہاں پہلے قیام کیا، صحابہ جُالَیْنَ کے معتورہ سے اس مقام کو چھوڑ کر دوسری جگہ قیام فرمایا۔ ● اور حضرت عمر طُلَقَوْ کو یہ خصوصی اجازت آپ طُلِیْنَ نے مرحمت فرمائی تھی کہ اگر میری نری سے کوئی فائدہ اٹھائے، تو تم اس پر تخق کرلیا کرو، جب تک میں منع نہ کروں اور یہ اس بات کا ثبوت ہے کہ آپ طُلِیْنَ کی تربیت نہایت اعلیٰ اور مؤرِّتھی۔

# علماء يرالزام تراشي:

اورفر ماتے ہیں " ہمارے موجودہ علماء میں ایک دو بروی خوبیال موجود ہیں:

**۔** ان کا دامن وضع احادیث کے داغ سے ملوث نہیں۔

دوم: انبیس سرور کا نات مانین سے گری محبت ہے۔

❶ سيرة ابن هشام: ٨/٤، سيرة ابن كثير: ١٩/٣، فتح الباري: ٢٤٦/٧، السيرة النبوية الصحيحة: ٢٠٠/٧ ، فقه السيرة. ٢٥٠

المستدرك: ۴۸۲/۳، حافظ ذہبی برائنے نے اسے "منكر" قرار دیا ہے۔ یہ صدیث عروہ بن زیر سے مرسلاً بھی مردی ہے۔ (الإصابة: ۲۰/۲)



اورایک دوخرابیان بھی ہیں:

اوّل کہ ملکہ تقید ہے ہے بہرہ ہیں،اس دجہ سے وہ سیح وغلط میں تمیز نہیں کر سکتے۔ دوسرے وہ اسلاف کی اندھی تقلید کے مرض میں مبتلا ہیں۔ چونکہ مارے اسلاف کہہ بیٹھے ہیں کہ صحیح بخاری کی ہر حدیث صحیح ہے، اس لئے ہمارے علاء بخاری کی کسی جدیث کو ناقدانہ نظر سے دیکھنا یا درایت کے معیار پر پر کھنا کفر ہے کم نہیں سجھتے۔شیخ عبدالحق دہلوی لاکھ چلا کیں کہ صحاح ستہ میں انسانی اقوال کی آمیزش ہے، علامدابن حجر ہزار کہیں کہ سجح بخاری کی ع ليس احاديث جهوتي بير. (ملاحظه مو مولانا عبيداللد سندهى كالمضمون، رساله الفرقان شاه ولي الله نمبر صفحه ۲۶۸، ۲۷۷) اور شخ حميدا لدين فرايي بيثك كهتم بهري كه صحاح مين بعض أجاديث اليي بين، جوقر آن كا صفايا كر ديتي بيں۔ ہم اس عقيدہ سے پناہ مانگتے بيں كه كلام رسول، كلام خدا كو منوخ كرسكا بے (نظام القرآن) ليكن جارے علاء يبي كے جائيں ك حدیث وی خفی ہے۔ جو مخص صحاح ستہ کے ہر شویشے پر ایمان نہیں لائے گا، وه كافر ب-" (دواسلام :١٠٠٥٩)

#### <u> جواب</u>

گر اہل قرآن نے اب موضوع احادیث کے بیان کرنے کا کام شروع کر دیا ہے اور آن خضرت ملاقیم میں رہا، جس کی بناء پر وہ آنخضرت ملیم اسلاف کے استے مخالف ہوئے کہ ان کی خدمت کے صلہ میں ان کو کوسنا شروع کر دیا اور درایت بی خدیثوں کو پر کھنے کیلئے میدان میں آگئے۔



پر تختی کے دعویٰ کے باوجود نہ اصل کا ہیں پڑھیں، نہ قرآن کو دیکھا، جو کسی رسالہ میں گپ شپ ریکھی، ای کو دستاد بزات بنا کر اعتراضات شروع کر دیئے۔ نہ شخ عبدالحق کی عبارت کو سمجھ، نہ اس پر غور کرنے کی زحت گوارا کی۔ مولانا عبدالله سندھی کے کلام کو جمت قرار دیا اور شخ حمیدالدین فرابی کے کلام سے بسوچے سمجھ استدلال کرنا شروع کردیا۔

#### احادیث کی شری حیثیت

امت میں ہے کی محدث یا مجہد یا فقید کا بید سلک نہیں کہ صحاح کے ہر شوشہ پر
ایمان لا تا فرض ہے، بلکہ وی احادیث ان کے نزدیک قابل عمل ہیں، جو صحح غیر
منسوخ ہوں اور صحاح کی بعض احادیث غیر صحح اور بعض منسوخ ہیں۔ اور ایمان کا
تعلق تو یقینیات ہے ہوتا ہے۔ بال ولیل کاعلم کے لحاظ ہے جو مرتبہ ہوگا، اس کے
مطابق اس کا اعتقاد ضروری ہے۔ جو احادیث متواتر ہیں یا ان کی صحت پر ایمان ہے،
ان پر ایمان لا تا فرض ہے اور ان پر اعتراض کرنا کفر ہے۔ اور صحح حدیث کو بہ نظر
حقارت و کھنا گرائی اور بے ایمانی ہے۔

وی خفی کا بیمطلب ہے کہ دین کے بارہ میں جو صدیث پاید جُوت کو پینی جائے،
وہ ہمارے لئے جہت ہے، اگر چہ وہ صدیث استباطی ہو یا وی کی شکل میں آئی ہو۔
کیونکہ اللہ کی رضا اس کے متعلق ثابت ہو چکی ہے۔ یکی معنی وی خفی کا ہے۔ بال جو
مشورے اپنی اپنی رائے سے دیئے ہول اور ان کا دین سے کوئی تعلق نہ ہو، اس
صورت میں ہم اپنی رائے رعمل کرنے کے مجاز ہیں۔





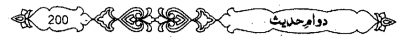
#### ووسرا باب

#### مذوين حديث

#### مدوین صدیث کے مراحل:

ہم پہلے بیان کر بھے ہیں کہ آنخضرت القاف نے شریعت کے مسائل گاہے اور ایکن کی ہے مکا تیب کی صورت میں لکھائے تھے اور وہ لوگوں کے پاس محفوظ تھے۔ اور ایکن صحابہ نے احادیث کو قلمبند کیا اور جو صحابہ قلمبند نہیں کرتے تھے، ان کا حافظ بہت قوی تھا۔ کہی حال جمہور کا ہے، بعض احادیث کلسے تھے، جو نہیں کسے تھے، ان کا حافظ بہت قوی تھا۔ مگر بھر بھی وہ اخر عمر ہیں کتابت کو ترجے دینے گئے تھے۔ صفار تابعین کے زمانہ میں حفزت عمر بن عبدالعزیز واللہ کے کم سے دفتر وں کے دفتر قلمبند کے کے وہ وہری صدی میں تدوین کا با قاعدہ کام شروع ہو گیا، یعنی پہلے مجموعوں کو ایک ترتیب ویدی، اور بعض احادیث جو دماغوں میں محفوظ تھیں، ان کو بھی قلمبند کیا۔ ایم شمن آئی توسیع ہوئی کہ عام دارالاسلام کے مجموعوں کو قلمبند کر لیا گیا۔ امام بخاری والف سے ایک ایک کتاب کھی، جو بالا تفاق تسلیم کر لی گئی۔ صرف ااحدیثوں پر بعض علاء نے تقید کی، ان کے جوابات دیئے گئے، اب جو احادیث بخاری میں بیں، چند شاذ الفاظ کے سوائے ان کی صحت قطعی تسلیم کی جاتی احادیث بخاری میں بیں، چند شاذ الفاظ کے سوائے ان کی صحت قطعی تسلیم کی جاتی احادیث بخاری میں بیں، چند شاذ الفاظ کے سوائے ان کی صحت قطعی تسلیم کی جاتی احادیث بخاری میں بیں، چند شاذ الفاظ کے سوائے ان کی صحت قطعی تسلیم کی جاتی احادیث بخاری میں بیں، چند شاذ الفاظ کے سوائے ان کی صحت قطعی تسلیم کی جاتی احادیث بخاری میں بیں، چند شاذ الفاظ کے سوائے ان کی صحت قطعی تسلیم کی جاتی

جامع بيان العلم: ١/ ٣٣١ (٤٣٨) ثير ويحيل: صحيح البخاري: كتاب العلم، باب كيف
يقبض العلم: ١/٩٤



#### منکرین کتابت ِ حدیث کے دلائل اوران کی حقیقت:

اور جس حدیث میں کتابت کی مخالفت وارد ہوئی ہے، وہ اتنی صحیح نہیں، جتنی اجازت کی حدیثیں سیح ہیں، پھر ممانعت والی حدیث کا بیہ مطلب ہے کہ قرآن میں ملا کر نہ لکھو، جیسا ہم پہلے بیان کر چکے ہیں۔ اور حفزت ابوبکر اور حفزت عمر اور باتی صحابہ و کا اُنڈ سے جو بعض لکھی احادیث کے مثانے یا جلانے کی روایات وارد ہوئی ہیں، بلحاظ سند قابل اعتبار نہیں، بلکہ انہی صحابہ ڈٹائٹے ہے جو از کتابت کی روایات سیحیح سندول ے ثابت ہیں۔ بعض صحابہ آنخفرت مُلَّقِيمٌ كے زمانہ مِين آپ مُلَّقِيمٌ كي اجازت سے حدیثیں لکھا کرتے تھے، اور ابوہریرہ دانتے نے آپ نگاٹیم کی وفات کے بعد حدیثیں کھوائی تھیں یا خودکھی تھیں۔ • اس کے پہلے دو مجموعے تھے، پھر تین، پھر پانچ۔

# برق صاحب كى غلطى

برق صاحب جابجا "عبدالله بن عمر" لكھتے ميں اور بيران كى غلطى ب بلكه" عبدالله بن عمرو"،

اور پھر کہتے ہیں:''ابو داود میں بیاصدیث ملتی ہے،''عبداللہ بن عمر' لکھا کرتے تھے 🗗 اور مسلم کی حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ تالی کے کتابت ہے منع فرمایا۔'' 🕄

حالانكه مطلق كتابت سے منع نہيں فرمايا۔ بلكه قرآن ميں لکھنے سے منع فرمايا اور

 <sup>◄</sup> جامع بيإن العلم: ١ /٣٢٤ (٢٢٢) ثير ويحين: فتح الباري: ١ /٢٠٧

<sup>🗨</sup> سنن أبي داُود: كتاب العلمُ، باب في كتاب العلم، رقم الحديث(٣٦٤٦) تيز ويكيمين: صحيح البخاري: كتاب العلم، باب كتابة العلم، رقم الحديث(١١٣)

صحيح مسلم: كتاب الزهد والرقائق ، باب التثبث في الحديث و حكم كتابة العلم، رقائمًا الخديث(۲۰۰٤)



عبداللہ بن عمرو کے لکھنے کا ذکر بخاری میں بھی ہے۔ 🏻

# حضرت انس الثين برالزام تراشي:

اور حضرت انس خالفنا كے متعلق كہتے ہيں:

"اندازه لگایئے کہ کیا کوئی لڑکا اٹھارہ انیس برس تک کی عمر میں کسی قتم کی
کوئی ذمہ داری محسوس کرتا ہے! ممکن ہے ارشاد بالفاظہ نہ یاد رہا ہو، اور بعض
دیگر کا خاکہ ممل کرلیا ہو۔ بہرحال جواحادیث آپ سے مروی ہیں، ان کی
تعداد (۱۲۸۱) ہے، ﴿ جن میں (۱۲۸) کی صحت پر آئمہ کا اتفاق ہے
اور باقی (۱۱۱۸) کو نا قابل توجہ سمجھا جاتا ہے۔ امام بخاری نے ان متفقہ
روایات سے صرف (۸۳) نقل کی ہیں۔ مسلم نے (۱۷) اور باقی کو مشکوک

#### حقیقت حال:

بیانداز تحقیق جس کی بناء پر علماء کواند سے مقلد کہہ رہے ہیں، نہ "متفق علیه"
کامعنی سمجھا، نہ بخاری کی تعداد صحیح تکھی، نہ سلم کی۔"متفق علیہ" کا بیہ مطلب نہیں کہ
ان پر آئمہ حدیث کا انفاق ہے، بلکہ بخاری اور مسلم دونوں کتابوں میں جو احادیث
ہیں، ان کی تعداد یہ (۱۲۸) ہے۔ اور جو صرف بخاری میں ہیں اور مسلم میں نہیں، ان
کی تعداد (۸۰) ہے۔ اور جو صرف مسلم میں ہیں اور بخاری میں نہیں ان کی تعداد

<sup>•</sup> صحيح البخاري: كتاب العلم، باب كتابة العلم، رقم الحديث(١١٣)

برق صاحب نے اپنی کتاب میں یمی تعداد کھی ہے، جب کہ حضرت انس دلاتا ہے مروی احادیث کی تعداد دو نظرار دوسو چھیای (۲۲۸۷) ہے۔ بٹاری وسلم میں حضرت انس دلاتا کی احادیث کی تعداد تنین سواٹھارہ (۳۱۸) ہے۔



( ف ع ) ہے۔ اور بخاری میں جو انس کی حدیثیں ہیں، ان کی تعداد (۲۷۰) ہے۔ اور جودونوں کتابوں میں مشترک ہیں، ان کی تعداد (۱۲۸) ہے۔ اس کے علاوہ بھی ان کی احادیث مجمع ہیں۔

## وو متفق عليه " كامعنى:

و مشغق علیہ" ان احادیث کو کہتے ہیں، جو بخاری اور مسلم وونوں میں ہولیا، کونکہ ان کی صحت پر امت کا اتفاق ہے۔ یہ مطلب نہیں کہ ال کے علاوہ باتی احادیث میم نہیں یا ان کی صحت پر اتفاق نہیں۔

# حصرت انس والفي كي بعض احاديث يراعتراض

پراس کے بعد دوسری تقید پڑھے اور ناقد کی قدر کیجے کہ کیے کیے بے سو چے سے تھے تھے کے بے سوچے سے تھے کے اس کے تھے اس کے تھے اور ناقد کی قدر کیجے کیے اس کے تھے اور ناقد کی قدر کیجے کیے اس کے تھے ہیں : سمجھے تھے تیان فرما رہے ہیں، کہتے ہیں :

"اتی کان چھان کے بعد ہمی آپ کی بعض احادیث بدستور کل نظریں۔
مثل عتبان بن مالک کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں نے حضور مُلَقِیْم سے التماس
کی کہ دہ میرے گھر میں آ کر نماز پڑھیں۔ آپ مُلَقِیْم نے بدالتجا قبول قرما
لی۔ آپ مُلَقِیْم کے ہمراہ چند صحابہ ہمی تشریف لائے، صحابہ نے منافقین کا
وَر چھیڑ دیا۔ وہ کہنے گئے، کتنا اچھا ہو، اگر حضور مالک بن وشم کی ہلاکت
کی دعا کریں، حضور مُلَقِیْم نے فرمایا: وہ کلمہ نہیں پڑھتا؟۔ صحابہ تھائی نے کہا
زبان سے تو پڑھتا ہے، لیکن اس کا ول بے ایمان ہے۔ فرمایا: جو شخص
کل پڑھتا ہے، وہ جہنم عین نہیں جائے گا۔ حضرت انس جائے کہ کہا کہ علیہ بید عدیث جیب معلوم ہوئی۔ چنانچہ ہیں



لکھ لے اور اس نے لکھ لی۔" (صحیح مسلم کتاب الابسان)
اگر ابن وشم واقع منافق تھا اور آئے صحابہ کی شہادت غلط سجھنے کی کوئی وجہ
نظر نہیں آتی اور خود حضور طُائِرُ انے بھی اس کی تر دید نہیں فرمائی، تو پھر اس
کی مغفرت کا سوال بی پیدائیں ہوتا۔ اس لئے کہ منافقین کے متعلق صرح اسٹاد ہے:
ارشاد ہے:

﴿ وإن تستغفرلهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم ﴾ والتوبه: ٨٠) "ا \_ رسول! اگرتو ان منافقين كيلي سرّ مرتبه بهي مغفرت طلب كرا \_ ، كار بجي بم ان كي بدكاريون كومعاف بين كرين كي-"

#### جواب:

حدیث میں بیلفظ بھی ہیں کہ آپ تالی ان کو لا إله إلا الله کے اور
اس کا مقصد رضائے الی ہو، تو وہ جنت میں داخل ہوگا۔ 
جب آپ تالی آب نے بیا
فرمایا، تو صحابہ نے شہادت تعلیم کی اور اپنی شہادت کی وجہ بید بیان کی کہ وہ منافقین کی
خیرخوابی کرتا ہے۔ صحابہ کے پاس اس کے منافق ہونے کی بھی شہادت تھی اوراس کی
توجیہ ظاہر ہے کہ بعض آ دی مومن ہوتے ہیں، مگر رشتہ کی وجہ سے بعض منافقوں کے
ساتھ ان کے تعلقات ہوتے ہیں۔ ان تعلقات کی بناء پر وہ چاہتے ہیں کہ ان کا
خاتمہ تھیک ہوجائے اور اس لئے وہ ان کی خیرخوابی کرتے ہیں۔ ابن آ تحضرت نافیا

صحيح مسلم: كتاب الإيمان: باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعاً وقم الحديث(٣٣)

ديكهس: صحيح البخاري: أبواب المساجد في البيوت، رقم الحديث (٤١٥)، و كتاب الأطعمة، ياب الخزيرة، رقم الحديث (٥٠٨٦)

# 

کی شہادت کی بناء پر ان کو اپنی بات واپس لیٹا پڑی۔ اور اگر بیلفظ جو میں نے ذکر کے ہیں، نہ ہوں، تب بھی اس کی مراد وہی ہے، جو میں نے بیان کی ہے اور قرآن مجید سے اس کی شہادت ذکر کی ہے۔ قرآن مجید نے منافقوں کے اس قول کی تردید کی ہے، جو دہ کہتے تھے۔

﴿ نَشْهِدَ إِنْكَ لِرسُولِ اللهِ ﴾

فرمايا

﴿ وَاللَّهُ يَعِلَمُ إِنْكُ لِرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنْ الْمَنَافَقِينَ الْكَذِبُونَ﴾ •

لعنی اور الله جانبا ہے کہ آپ الله کے رسول ہیں اور الله کی شہاوت یہ ہے کہ منافق (اپنے اس قول میں کہ ہم ول سے اقرار کرتے ہیں) جھوٹے ہیں۔"

#### شق صدر والى حديث

پھر کہتے ہیں: ایک اور حدیث ملاحظہ ہو:

''انس بن مالک سے روایت ہے کہ رسول کریم بچوں کے ساتھ کھیل رہے تھے کہ آپ کے پاس جرائیل آبا، آپ کو پکڑا، زمین پر گرایا، سینہ چر کر دل نکالا، پھردل کو چیرا اور ایک مکڑے کے متعلق کہا کہ بیہ شیطان والا حصہ ہے، اس حصہ کوسونے کے طشت میں آب زمزم سے دھویا، پھر دوسرے مکڑے کے ساتھ جوڑ کر دوبارہ سینہ میں رکھ دیا اور اس زخم کا نشان تادم آخریں باقی رہا۔'' (صحیح مسلم: ۳۲۳)

٠ المنافقون ١٦

<sup>@</sup> صحيح مسلم: كتاب الإيمان ، باب الإسراء ، رقم الحديث (١٦٢)



ی مدیث کی طرح سے مشکوک ہے

اول: جب بجین میں حضور بچوں کے ساتھ کھیل رہے تھے، تو حضرت انس کہاں تھے؟

🖈 دول کے دو مصے میں دایاں حصد خون کو چھپھر دب میں بھیجا ہے، جو وہاں سے صاف ہو کرول کے بائیں جھے میں داخل ہوتا ہے۔ پھرجم میں چلا جاتا ہے۔ دل ایک پیپ ہے، جو ہاتھ اور یاؤں کی طرح لذت والم کا احساس نہیں كرسكتا اور نه بى وه خير وشر كا محرك ہے۔ تمام افكار و جذبات، خيالات، تصورات کا مرکز دماغ ہے۔ خیر وشر کی تحریک بھی تہیں پیدا ہوتی ہے اور ارادے یہیں بندھتے ہیں۔ اگر جریل کا مقصد منبع شرکو منانا تھا، تو دماغ کو چیرتا، نه دل کو۔ اس میں کلام نہیں کہ بیچارے صوفیاء شعراء دل ہی کوسب کچھ مجھتے ہیں، ان کا خیال ہے کہ جذبات کا مرکز ول ہے، لیکن غلط فہی سے حقیقت نہیں بدل سکتی۔ بیدالگ بات ہے کہ آپ و ماغ کو مجازاً دل کہہ دیں۔ بہرحال آپ دماغ کو دماغ کہیں یا دل، حقیقت یہی ہے کہ خیر وشرکی تمام تحریکات وماغ سے اجرتی ہیں اور وماغ کا مسکن کھویڑی ہے ند کہ سینہ۔ چونکہ اس کا واضع ول ہی کو سمجھتا تھا، اس لئے اس نے یہ حدیث گھڑتے وقت قطعاً نہ سوچا کہ جب علم ترقی کر جائے گا، تو اس وقت لوگ اس حدیث کو پڑھ کر خدا، رسول، جبرائیل کے متعلق کیا رائے قائم کریں گے؟ یہی کہ خاکم بدہن ہرسہ دل و دماغ کی ساخت اوران کے اعمال سے نا آشنا تھے۔

کی سوم: گناہ کی دنیا حسین بھی ہے اور لذیذ بھی۔ انسان اسی صورت میں کامل بن سکتا ہے کہ وہ گناہ کی تمام تر فیبات کو جھٹک کرنیکی کی اجاڑ راہوں پر بردھتا چلا جائے۔ ایک حسین نوجوان کا تیز نگاہ سے نیج جانا، اس کا کمال ہے، لیکن اگر

# والمرمليث المراجعة المحاجة الم

کوئی پیرصد سالہ یہ کیے میں عورتوں کی طرف نگاہ اٹھا کر دیکھنا، نگاہ کی توہین سمجھتا ہوں، تو لوگ اس کا نداق اڑا کیں گے۔ اس لئے ہمیں اس رسول پر ناز ہے، جو بشر ہوتے ہوئے بھی ہر ترغیب، ہرکشش اور ہر گناہ سے دامن بچا کر نکل گیا تھا۔ نداس رسول پر جے آ پریشن کرکے خطا کاری کی استعداد ہی سے محروم کر دیا گیا تھا۔

پیٹ میں جمارم: اگر اللہ کی منتا کہی تھی کہ ہر نبی معصوم ہو، تو وہ مال کے بیٹ میں ان کے د ماغ کی ولیمی ساخت بنا سکتا تھا کہ گناہ کا ارادہ بھی پیدا نہ ہوسکتا اور بعد میں جبرائیل سے آپریش (اور وہ بھی غلط مقام پر) کرانے کی ضرورت باتی نہ رہتی۔

پنجم: یه زمزم کے پانی سے دھونے کی بھی خوب کی۔ اگر کوئی شخص بجل کی تاروں کو پانی سے دھونا شروع کر دے اور کیے میں ان تاروں سے بجل ختم کر کے رہوں گا، تو اس کے متعلق کیا رائے قائم کریں گے۔ ول یا دماغ میں نیکی یا گناہ کا صرف ارادہ پیدا ہوگا۔ اگر ہم دماغ سے بھیجا نکال کر اسے پانی سے دھونا شروع کر دیں اور کہیں کہ آج ارادوں کا تمام مواد فتم کرکے ہی دم لیں گے، تو ہر شخص ہمیں دیوانہ سمجھے گا۔'' (دواسلام: ۲۵ کا کے ۲۷ کے ک

جواب:

حفرت انس ولا الله کی عام روایات کو غیر معتبر قرار دینے کیلئے آپ نے اس روایت کا انتخاب کیا ہے۔ پہلا اعتراض سے ہے کہ انس والله عینی شاہر نہیں اور سے اعتراض نہایت ہی کمزور ہے، کیونکہ انس والله نے سے واقعہ عینی شاہد کی بناء پر ذکر نہیں کیا، بلکہ اس واقعہ کو جیسے سنا، بیان کر دیا۔ ایسی روایات کو "مراسیل صحابه" کہتے



ہیں اور محدثین ان کو در صحیح'' سیجھتے ہیں ایک کیونکہ یہاں جو واسطہ محذوف ہے، وہ معتبر ہے، کیونکہ وہ واسطہ یا تو حضور تلافیز خود ہیں، یا کوئی صحابی ہے۔

## افكار وجذبات كالمحل:

دوسرا اعتراض محاورات اور حقیقت سے غفلت پر جنی ہے۔ معرض نے یہ سمجھا ہے کہ اس واقعہ جیں دل کومل افکار و جذبات وغیرہ تصور کیا گیا ہے اور یہ نفس الامر کے خلاف ہے۔ یہ اعتراض محاورات سے غفلت پر جنی ہے۔ عرف جیں چونکہ محل ارادہ دل کو ہی خیال کیا جاتا ہے، اگر چہ واقعہ میں اس کے خلاف ہو، مگر کلام عرف پر ہی کی جائے گی۔ لینی بہی کہا جائے گا، میرا ول کرتا ہے، میرا جی چاہتا ہے، میرے دل میں تیری محبت ہے۔ یہ نہیں کہا جائے گا کہ میرا دماغ چاہتا ہے، میرے دماغ میں تیری محبت ہے۔ قرآن مجید نے بھی جذبات کی نبیت ول ہی کی طرف کی حراف کی ہے۔ چنانچہ فرمایا:

﴿ لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور،

الكفاية: ١٨٥، مقدمة ابن الصلاح: ٣١، توضيح الأفكار: ١/٥٢٠

حضرت انس بیل فرماتے ہیں: فدا کی فتم! جواحادیث ہم تم سے بیان کرتے ہیں، وہ ساری احادیث ہم نے رسول اللہ سی فیم سے بیان کرتے ہیں، وہ ساری احادیث ہم نے رسول اللہ سی فیم سے بیس می ہوتی، لین ہم ایک دوسرے کواحادیث ساتے وقت جموث نہیں بولا کرتے تھے۔ (المعجم الکیو: ۲۶۱۸۱) و قال الهیشمی: "رجاله رجال الصحیح" مجمع الزوائد: ۳۸۸۳۱ المستدرك: ۳۱۵/۳) حفرت انس بی فی نی مدیث بیان کی ، تو ان سے ایک آ دی نے پوچھا: کیا آپ نے خود یہ حدیث رسول اللہ الله فی ہے کہ حموث انس بیان کی ہے ، جوجموث نہیں بولا، خدا کی فتم! ہم جموث نہیں فرمایا: بال! مجمع سے مدیث ایسے فیم نہیں جانتے تھے کہ جموث ہوتی کیا چیز ہے ؟! ( مفتاح المجنف للسیوطی: ۷۷)

<sup>🛭</sup> الحج: ٢٦

# دوام حديث ي

''آ کھیں اندھی نہیں ہوتیں، بلکہ دل اندھے ہوتے ہیں، جوسینوں میں ہیں۔'' --

﴿ فعلم ما في قلوبهم ﴾

"الله نے ان کے دلی افکار وجذبات کو جانا۔"

ای طرح فرمایا:

﴿ حتم الله على قلوبهم،

"الله نے ان کے دلوں برمبرلگا دی۔"

اور بھی بہت سی آیات ایس ہیں، جن میں دل کا محل افکار ہونا بتایا گیا ہے۔ پھر سینے کا بھی ذکر ہے۔ اصل میں یہ محاورات جب مستعمل ہو جاتے ہیں، پھر مشکلم کی کلام ان کے تابع ہوتی ہیں۔

#### شق صدر کی حقیقت:

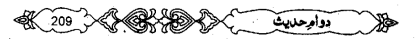
رہی بات آپریش کی کہ آپریش بے کل ہوا، اس کا جواب تو اتنا ہی کانی ہے کہ جب عرف میں دل اور سینہ ہی محل افکار ہے، تو شق اور شرح کی نسبت بھی سینے کی طرف ہونی جا ہے۔ قرآن مجید میں جابجا شرح کی نسبت سینے ہی کی طرف کی گئی سر

> ﴿ أَلَم نَشْرِح لَكَ صَدْرِكَ ﴾ ۗ '' كيا ہم نے تيراسينه نہيں كھولا؟'' يہاں بھى دماغ كالفظ استعال نہيں كيا گيا۔

<sup>🗣</sup> الفتح: ۱۸

<sup>🛭</sup> البقرة: ٧

<sup>🛭</sup> الإنشراح:١



اسی طرح حضرت موی علیاً نے بھی یہی کہا تھا:

﴿ رب اشرح لي صدري﴾

۔ ''اے میرے رب! میرا سینہ کھول دے۔''

یہ نہیں کہا کہ میرا د ماغ کھولا جائے۔

اسى طرح ايك جُكَّه فرمايا:

﴿ أَفْمَنْ شُرِحِ اللَّهِ صَدْرَةً ﴾

''کیا پس جس کا الله سینه کھول دے۔''

ینہیں کہا کہ جس کا اللہ د ماغ کھول وے۔ پھر پاک کرنے کی نسبت بھی ول ہی کی طرف کی گئی:

﴿ أُولَٰقِكَ الذين لم يرد الله أن يطهر قلوبهم ﴾ •

''الله تعالى ينهيس حابتاكه ان ك دل ياك كرك.''

﴿ كتب في قلوبهم الإيمان ﴾

"ان كے دلول ميں الله في ايمان لكھ ديا۔"

﴿ ولما يدخل الإيمان في قلوبكم،

''ابھی تک تمہارے دلوں میں ایمان داخل نہیں!''

عالبًا اتن بات توسمجھ میں آگئ ہوگی کہ عرف کے مطابق ہی بات کی جاتی ہے،

**ا** طه ۲۰

<sup>.</sup> 🕲 الزمر:۲۲

<sup>🛭</sup> المائدة: ١٤

<sup>🗗</sup> المجاذلة: ٢٢

<sup>🗗</sup> الحجرات: ١٤



حقیقت کی طرف بول حال اورمحاوره میں التفات نہیں ہوتا۔

علاوہ ازیں یہ آپریش کا معاملہ عالم شہادت کا نہیں، بلکہ عالم مثال کا ہے، جو نفس الامر ہونے کے باوجود کشف اور خواب کے ساتھ مشابہت رکھتا ہے۔ اصل مقصد اس سے معنوی شرح صدر ہے، جس کا قرآن نے بار بار ذکر کیا ہے۔ اور شالی شخصرت کا فیام پر یہ جو واقعہ گذرا، یہ ایک نفس الامری مثالی واقعہ ہے اور مثالی واقعات میں عرف اور اعتقاد کا لحاظ ہوتا ہے، کیونکہ اس سے مقصود صاحب واقعہ نہیں، تاثیر پیدا کرنا ہوتا ہے اور ایک فتم کی تنبیہ کرنی مقصود ہوتی ہے۔ جیسے کی شخص کو خواب میں یہ حسوس ہو کہ میرا سینہ چیرا گیا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوگا کہ اس کو معنوی وسعت صدر جاس کا مطلب یہ ہوگا کہ اس کو معنوی طرح اس واقعہ کی حقیقت صرف یہ ہے کہ بچین میں جیسے اور بچوں کے دل میں کھیل طرح اس واقعہ کی حقیقت صرف یہ ہے کہ بچین میں جیسے اور بچوں کے دل میں کھیل کودکی الفت ہوتی ہے، آپ عالی ایک بین بیں رہے گی۔

تیسرا اعتراض بھی لغو ہے، کیونکہ یہ واقعہ آپ مُنَّاقِیْم کے اخلاق کی ایک تصویر ہے۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ آپ مُنَاقِیْم کی فطرت سے جذبات کو نکال ویا گیا تھا، جیما کہ معترض نے سمجھا ہے۔ بلکہ یہ مطلب ہے کہ آپ مُنَاقِیْم کے جذبات پر آپ مُنَاقِیْم کی عقل اور آپ مُنَاقِیْم کا ایمان غالب ہوگا۔

چوتھا اعتراض بھی ای قتم کا ہے، کیونکہ اس کی بنیاد اس امر پر ہے کہ شاید آپ ساتھ ہے جذبات کو نکالا گیا ہے۔ یہ غلط ہے، بلکہ اس واقعہ میں یہ اشارہ ہے کہ آپ صبط نفس کا ملکہ رکھتے ہیں۔

پانچواں اعتراض بھی اس قتم کا ہے، کیونکہ اس کی بنیاد بھی اس بات پر ہے کہ یہ واقعہ عالم شہادت کا ہے۔ حالانکہ واقعہ مثالی نفس الامری ہے اور پائی کی طرف نسبت



ای طرح ہے، جیسے کوئی خواب میں اپنا دل دھلتا ہوا دیکھے۔اس کا بیرمطلب نہیں ہوتا کہ واقعی اس کا دل عالم شہادت میں دھویا گیا ہے، بلکہ بیرمطلب ہے کہ اس کا دل صاف ہوگیا

یہ جواب تو آپ لوگوں کے مزاج کے عین مطابق ہے۔

# فت صدر كالفيح مفهوم:

اب سنئے کہ اس واقعہ کو ظاہر پر محمول کرنے ہے بھی کوئی خرابی لازم نہیں آتی،
کیونکہ یہاں آپریش کرنے والے جبرائیل طیفا ہیں، کوئی ابن آ دم نہیں۔ وہ اس
چیزے واقف ہیں کہ کس مقام کی اصلاح سے جذبات پر اثر پڑیگا۔ قرآن مجید نے
بھی جبرائیل طیفا کے نازل کرنے کے ذکر میں دل کا بی بیان فرمایا ہے۔ سورۃ البقرۃ
میں ارشاد ہے:

﴿ فَإِنهُ نَزِلُهُ عَلَى قَلِيكَ بِإِذِنَ اللَّهِ ﴾ • 
"جراكل عليهان اس (قرآن) كوآپ ك دل ير الله ك علم سا اتارا 
ب-"

لوا اب اللہ بھی اس امر میں شریک ہو گئے کہ دل ہی محل نزدل ہے۔ اگر تسلیم کر لیا جائے کہ دماغ منع ہے۔ مظہر نہیں، تو پھر بھی اس امر کے تسلیم کرنے میں کوئی قباحت نہیں کہ دل کی اصلاح کو دماغی اصلاح میں دخل ہو۔ بعض اعضاء ایسے ہوتے ہیں کہ ان کا بہ ظاہر ایک دوسرے سے تعلق نہیں ہوتا، مگر تجربہ سے ان کا ایک دوسرے سے متاثر ہونا معلوم ہوتا ہے۔ مثلاً مولیثی کے تقن اگر یک جائیں، تو ان کے سینگ پر مائش کرنے ہے آ رام آ جاتا ہے۔ جب مویشیوں کو اچھارہ ہوتا ہے، تو ان کا کان

<sup>🛭</sup> البقرة: ٩٧

# 

چرا جاتا ہے۔ ای طرح مراق کے مرض میں، جس کا تعلق جگر اور پیٹ کے پردے سے ہوتا ہے، مگر دواغ بھی اس سے متاثر ہوتا ہے۔ مالی خولیا میں جس کا تعلق دماغ سے ہوتا ہے۔ دل کا بھی علاج کیا جاتا ہے۔

طبی نقط نظر سے ہم ہے کہہ سکتے ہیں کہ دل ایک پہپ ہے، جوخون صاف کرتا ہے، جس قدر ہے آلہ قوی ہوگا ای قدر خون کی صفائی میں مدد ملے گی اور خون کی صفائی کا اثر دماغ پر بھی پڑتا ہے۔ بلکہ تمام بدن کے اجزاء ایک دوسرے سے متاثر ہوتے ہیں۔ طبیب نبض دکھ کر، جس کا تعلق براہ راست صرف دل سے ہے، تمام اعضاء کی کیفیت اس سے معلوم کر لیتے ہیں۔ چونڑ پر ٹیکہ لگانے سے و ماغ ٹھیک ہو جاتا ہے اور باسلین کے فصد سے خاص اعضاء متاثر ہوتے ہیں۔ اسی طرح اسلیم کے فصد سے طحال پر اثر پڑتا ہے۔ پس دل کے آپریشن سے دماغ پر بھی اثر پڑسکنا ہے۔ اور مرکزی حصہ جو حرکات پر کنٹرول رکھتا ہے، وہ بھی دل کے آپیچے وسط میں واقع ہے۔

اور پانی اگرچہ فی نفسہ دل کی اندرونی صفائی کیلئے کافی معلوم نہیں ہوتا۔ مگر جو لوگ اس جہان کی چیزوں سے واقف ہیں، وہ جانتے ہیں کہ استعال کرنے والے کی لیافت کے ساتھ ایک ادفیٰ چیز بھی اعلیٰ میں تبدیل ہو جاتی ہے۔ یہ استبعاد اس وقت ہے، جب تک کہ اپنے مشاہدہ یا علم میں نہیں ہیں۔ پھر آج کل کے حکماء کی تحقیق کو انتہائی شخقیق خیال کرنا، کہاں کی دانشمندی ہے؟

آج کل کی تحقیق کی بنیاد تجربہ پر ہے اور تجربہ سے اتنا ہی معلوم ہوتا ہے کہ حس، خیال، حافظہ اور واہمہ کا مظہر دماغ ہے۔ باقی رہی سے بات کہ دل کو بھی ان قویٰ کے مشاہونے میں دخل ہے؟ اب تک اس کی نفی پر کوئی دلیل قائم نہیں ہوئی۔



#### احادیث کی تعداد کے متعلق غلط فہمی:

اس کے بعد (صفحه: ۷۸) پر لکھتے ہیں:

#### جواب:

یہ جو پچھ ذکر کیا ہے، جھوٹ کا پلندہ ہے۔ امام احمد بن حنبل نے جو روایات ککھی تھیں، ان کوان کی صحت وسقم کا حال معلوم تھا۔

ای لئے فرماتے ہیں: میں نے اس کتاب کو بطور معیار لکھا ہے۔ • ان کے مجموعہ کی لاکھوں سے متجاوز تھا۔

باقی ربی یہ بات کہ'' کی بن معین کے نزدیک ۱۴ لا کھ احادیث تھیں اور بخاری کو صرف چھ لا کھ معلوم ہوئیں'' اس کا ردپہلے ہو چکا ہے اور صدیق و فاروق جی اُنڈ کے گ

خصائص مسند أحمد لأبي موسى المديني: ١٣



احادیث جلانے کی بھی تر دید ہو چک ہے۔

#### وضع احادیث کا فتنه:

ال کے بعدمصنف نے لکھا ہے کہ:

''احادیث وضع کرنے والے بہت ہوئے اور ہزاروں احادیث وضع کی گئیں''

#### جواب:

گران کو بیمعلوم نہیں کہ اگر واضعین اپنی جگہ احادیث کو وضع کرتے تھے، تو ان کے مقابل محدثین کا ایبا گروہ بھی موجود رہا ہے، جو کسی واضع کی دال نہیں گلنے دیتے تھے۔ کیونکہ معروفین اساتذہ کے شاگردوں کی احادیث مروبید کی گنتی مضبط ہو چکی تھی۔ اسی واسطے دارقطنی نے اپنے زمانہ میں بغداد میں اعلان کیا تھا کہ کوئی شخص ذخیرہ حدیث میں وضعی حدیث داخل نہیں کرسکتا۔ ●

کیونکہ وضعی حدیث بنانے والے کیلئے ضروری ہے کہ اس کی سند بنائے اور جب سندییان کرے گا ،تو اس کا کذب ظاہر ہو جائیگا۔

#### حفاظت ِ مدیث کے اسباب:

- 🛈 حدیث چونکه ایک دینی بات تقی
- نیز آنخضرت ٹالٹی کے وقت سے لیکر اصحابِ کتب تک اکثر تحریریں منضبط ہو پر جنہ
  - 🕑 خلفاءاس کی سر پرستی کرتے تھے۔
  - 🕜 اسلامی حکومت کے دفعات میں اس سے مدولی جاتی تھی۔
- الموضوعات لابن الجوزي: ١٥/١، فتح المغيث: ١٦٠/١، اللالي المصنوعة: ٤٧٢/٢؛
   تنزيه الشريعة: ١٦/١



- محدثین کا حافظ انتبائی درجه کا تھا۔
- 🛈 ایک ایک حدیث پر مکمل بحث ہوتی تھی۔

ان وجوہ اور دیگر وجوہ کی بناء پر وضع کرنے والا دین میں ان کو داخل نہیں کر سکا۔ جن احادیث کو امت نے بالاتفاق ''صحح'' کہا ہے۔ ان میں سے بعض میں بعض کلمات شاذہ کو مشتیٰ کرنے کے بعد باتی سب مضامین تطعی ہیں۔ ان کی نسبت کلمات شاذہ کو مشتیٰ کرنے کے بعد باتی سب مضامین تطعی ہیں۔ ان کی نسبت آخضرت مالیٰ کی طرف ای طرح ہے، جیسے قرآن کی آنخضرت مالیٰ کی طرف ا

#### قرآن وحديث دونو ل محفوظ بين

امت میں بعض لوگ ایسے گذرہے ہیں، جوقر آن کو بھی محرف مانتے ہیں اور ان کا خیال ہے کہ پھے حصہ قرآن کا ضائع ہوگیا اور آپ نے لکھ مارا ہے کہ عراق کا قرآن جاز کے قرآن سے الگ ہوگیا تھا۔ گر باوجود اس کے صحیح بات یہی ہے کہ قرآن میں تغیر و تبدل نہیں ہوا۔ آج مداری میں ہزاروں بیح قرآن پڑھتے ہیں اور بہت سے غلطیاں کرتے ہیں اور بہت سے فاعظ بہت سے مسائل قرآن کی طرف منسوب کر دیتے ہیں، حالا نکہ وہ قرآن میں نہیں ہوتے۔ ان واعظوں اور غلط قرآن پڑھنے والوں کی تعداد ہزاروں لاکھوں سے متجاوز ہے، گر پھر بھی قرآن جوں کا توں ہے۔ اس طرح جو حدیث بالاتفاق محدثین ضحے ہو، اس کے متعلق محض اس بناء پر کہ واضعین بہت ہوئے ہیں اور انہوں نے بہت می احادیث وضع کی ہیں، یہ خیال نہیں کر سکتے کہ یہ بھی وضعی ہوگی۔

### احادیث کی شرعی حیثیت:

صحاح کی ہر مدیث کے متعلق ہم بینہیں کہتے کہ بیر انحضرت علیا کیا فرمان کے سرف انہی احادیث کے متعلق کہد سکتے ہیں جن کی صحت پر امت کا اجماع



ہے، جیسے بخاری و مسلم کی غیر تقید شدہ روایات یا ان کے علاوہ متواتر اور اجماعی الصحت روایات بر اتفاق نہیں، بلکہ الصحت روایات بر اتفاق نہیں، بلکہ اختلاف ہے، ان کو قواعد قرآن کے مطابق جن کا محدثین نے ذکر کیا ہے، پر کھ کر دکھ سکتے ہیں۔

جن کی صحت کا ہمیں علم ہو، ان پر عمل کرنا فرض ہے، بلکہ قرآن کا یہی حال

-4

#### قرآن اور تواتر:

قرآن اصل میں اگر چہ متوار ہے، گرقرآن کی سب آیات سب کے علم میں توار سے نہیں آ کیں۔قرآن کے بہت سے مسائل جن کواکٹرلوگ نہیں جانے ،ان کے بہت سے مسائل جن کواکٹرلوگ نہیں جانے ،ان کے بال وہ مسائل متوار نہیں، اگر کوئی صاحب علم جس پران کو اعتاد ہو،قرآن کے وہ مسائل سائے، تو لامحالہ ان پر عمل کرنا فرض ہوگا۔ اگر چہ وہ مسائل خبر واحد کے علم میں ہیں۔ضروری نہیں قرآن کے احکام پر اس وقت عمل کیا جائے ، جب ان احکام کو بیان کرنے والے حد تو از کو پہنچ جا کیں۔خبر واحد کا دروازہ بند کرنے سے سلسلہ تبلیخ بالکل بند ہو جاتا ہے۔ پس اس صورت میں لازم ہو جاتا ہے کہ ایک ایک آ دی سے بات مرادی تو بیان کرنے کے بیاس قرآن کا ہر مسللہ بیان کرنے کیلئے اسے مبلغ پہنچیں کہ متواز کی تعریف ان سے صادق آ ہے۔

صرف بہ کہددینا کہ بیقرآن کا مسلہ ہے اور قرآن کی فلال سورت فلال رکوع میں ہے، ایک ففض کیلئے متواتر نہیں بنا دیتا۔ اس طرح تو جو بات آنخضرت عَلَیْمُ کی طرف منسوب کی جائے اور آنخضرت عَلَیْمُ چونکہ معصوم تھ، اسلئے وہ بات یقنی ہو جائی چاہئے۔



# محدثین کی مساعی جیله کی ناقدری:

آ گے لکھا ہے کہ فلال کی حدیث جھوٹی ہیں، فلال کی جھوٹی ہیں۔ مگر یہ بھی جاننا چاہئے کہ آپ کو یہ بات کس نے بتائی کہ فلال حدیث جھوٹی ہے، ظاہر ہے بتانے والے محدثین ہی ہیں، پس محدثین کی قدر کرواوران کے مجموعوں کو بہ نظر عزت دیکھو۔



### تيسرا با<u>ب</u>

# چند عجیب راوی و صحابه

تیسرے باب میں'' چند عجیب راوی وصحابہ'' کا ذکر کیا ہے۔ راوی وہی جن کو محدثین نے کذاب کہا ہے، چاہئے تو یہ تھا کہ محدثین کی مدح اور حدیث کی حفاظت میں ان کا ذکر کرتے۔ مگر افسوں ہے کہ مصنف نے حدیث اور محدثین کی تو ہین میں ان کا ذکر کیا ہے۔

### موضوع احادیث کا تذکرہ

- ﴿ ایک حدیث بیان کی ہے، جوکسی وشمنِ اسلام نے عسلِ جنابت کی فضیلت میں گھڑی ہے۔ گھڑی ہے۔ ●
- اس کے بعد ایک اور واقعہ لکھا ہے کہ ایک واعظ نے امام احمد اور نیجی بن معین کے واسط سے ایک جعلی حدیث بیان کی۔ جب ان دونوں اماموں نے واعظ سے اس حدیث کے بارہ میں لاعلمی کا اظہار کیا، تو اس نے کہا: ''اس وقت سترہ احمد بن حنبل اور ہترہ کی بن معین ہیں،تم کیا ہو!''
- طدیث یہ ہے کہ" جو شخص مباشرت کے بعد عسل جنابت کرتا ہے ، اللہ تعالی بہشت میں اس کے لیے سفید موتیل کے ایک سوگل تیار کر دیتا ہے اور پانی کے جتنے قطرے اس کے جسم سے نیکتے ہیں، ہرقطرے پر اسے ایک ہزار شہید کا اجر ماتا ہے۔" یہ صدیث "موضوع"ہے۔ (کشف الحفا (۲۲۸۷)، الموضوعات: ۲۲ ) الفوائد المجموعة: ۹، تذکرة الموضوعات: ۳۲)
- الضعفاء لابن حبان: ٧٥/١ الموضوعات لابن الجوزي: ١/٢٤ بي قصه بحي "سخت ضعيف" عبد الضعفاء لابن حبان الموضوعات لابن الجمول هم و عافظ في المن قصه كو منكر" قرار ديا بيد الواحد الطبري" مجمول بي و عافظ في المن قصه كو «منكر" قرار ديا بيد الورفريات بين قرر بي كه بي قصداس (ابرابيم) كا وضع كرده نه بود (لسان الميزان: ١/٩٧) الكشف الحثيث (٣٩)



- 🕏 قیس بن تمیم گیلانی چھٹی صدی ہجری کے راوی تھے۔ آپ کی پیشانی پر ایک داغ تھا، جس کے متعلق آپ کے سوانح نگاروں نے لکھا ہے کہ حضرت علی جائشۂ کے خچرنے آپ کی بیشانی پر لات رسید ک تھی۔ 🏻
- تهجيه: مطلب يدكه آب سواياني سوبرس ببلي موجود تھے۔ 🖚 اسحاق بن ابراہیم طوی کہتا ہے کہ میں ہندوستان گیا۔ وہاں قنوج میں ہندوستان

کے بادشاہ سرباتک سے ملا، اس وقت اس کی عمر سات سوستر برس تھی۔

- 🕸 ابوسعید مظفر کہتا ہے کہ میں باوشاہ ہزار سربا تک سے ملا اور اس نے مجھے بتایا کہ میں تین مرتبہ آنخضرت مُثَاثِیُم سے ملا تھا، دو دفعہ مکہ میں اور ایک مرتبہ مدینہ مين اس كى عمر ٨٩٨ يرس تقى \_ ( وقد كرة الموضوعات: ١٠٧)
  - 🗘 علامه ابن عسقلاني "لسان الميزان" مين مندرجه ذيل واستان تقل فرمات بين: ''سا<u>ے4ھ</u> میں عبدالکریم بن ٹھر کسی جنگل میں شکار کے لئے گئے اور
- الإصابة: ٥٦/٥٥، لسأن الميزان: ٤٧٦/٤، حافظ وَ بَي رَافَظ في " من بابة رس" اور حافظ اين جر الطف نے " من نمط رقن الهندي "كهدكر اشاره كيا ہے كه بدان كذاب لوگول ميں سے ہ، جنھوں نے کئی صدیاں بعد میں آ کر صحبت نبوی کا دعویٰ کیا تھا اور حبوثی روایات لوگوں کو سناتے
- € أسد الغابة:١٠/١، الإصابة:٣٧٩/٣، لسان الميزان: ١٠/٣، تذكرة الموضوعات : ٢٠١، جافظ ذبي رطنطة فرماتے ہيں '' يه واضح حموث ہے۔'' علامہ پننی نے بھی اس کوا پيے لوگوں میں ذکر کیا ہے، جنھوں نے کذباصحبت نبوی کا دعویٰ کیا تھا۔ جب تمام علاء اس واقعہ کوجھوٹ اور غلط قرار دے رہے ہیں، تو اس کو بنیاد بنا کر اعتراض کرنا کہاں کی مختلندی ہے؟!
- معرض نے بیرواقع "تذکرة الموضوعات" سے قال کیا ہے جس کے مؤلف ئے خود اس کوجھوٹ ٔ قرار دیا ہے۔

# 

پھرتے پھراتے ایک جنگل میں جا پنچے، جس کے تمام باشندے اپنے آپ کو جبیر بن حرب کی اولاد بتلاتے تھے اور لطف میہ کہ جبیر بدستور زندہ تھا اور کہتا تھا کہ میں حضور مُلاہیم کے ساتھ جنگ خندق میں شامل تھا۔''●

- (ج) ابن حجر فرماتے ہیں کہ میں ایک شخص ابوعبداللہ محمد صقالی کو ملا، اس نے مجھے بتایا کہ میں ایک شخص ابوعبداللہ محمد صقالی کو ملا، اس نے مجھے بتایا کہ میر ہے استاد کو حضرت علی ڈاٹٹوئے مصافحہ کرنے کا شرف حاصل ہوا تھا اور یہ کہ اس کی عمر ۲۰۰۰ برس سے پچھے زیادہ تھی۔'' (تذکرہ الموضوعات ۱۷۰) تعجب ہے کہ شاگر د صاحب ابن حجر کو یہ واقعہ سنانے کیلئے نویں صدی ہجری تک
  - جیتے رہے۔
- ﴿ علامہ ذہبی "میزان" میں لکھتے ہیں کہ بابارتن ہندی کی وفات ۲۳۲ھ میں ہوئی تھی۔ ● لیکن محدثین کی ایک خاص تعداد ان کو صحابی سمجھ کر اس سے احادیث بیان کرتی تھی۔ جب علامہ ذہبی نے بابارتن کی روایات کو جھوٹا قرار دیا، تو قاموس کے مصنف علامہ مجد الدین فیروز آبادی (وفات ۸۱۲ھ) کو اس قدر
- لسان الميزان: ٩٧/٢، تذكرة الموضوعات: ١٠٢، علامه طاهر پنى نے الى كتاب ميں بايں عوان ايك باب قائم كيا ہے: "باب فيمن ادعى الصحبة كذبا من المعقرين" چراس باب كتحت السي تمام جوئے لوگوں كا تذكره كيا ہے، جھوں نے كى صدياں بعد ميں آ كر صحبت نبوى كا جمونا دعوى كيا تقار جونا كيا تقار جونا الله خيراً! اب انهى كذاب لوگوں كو لے كر برق صاحب محدثين براء عراض كررہ جيں، جن كو برسول نبيلے محدثين كرام بھيم كذاب ودجال قراردے چكے ہيں۔
- اسان المیزان: ٦٨/٦، تذکرة الموضوعات: ١٠٧، حافظ ابن مجر راس نے بینی فرمایا که میں اس سے ملا، بلکه فرماتے ہیں: مغرب میں ایک ایسا آ دی گزرا ہے، جو کہتا ہے میں نے اپنے استاد سے مصافحہ کیا تھا، جس نے نبی اکرم شاہیا ہے مصافحہ کیا ہے۔ پھر فرماتے ہیں: ''کوئی بھی مظافد آ دی ایسے دافعہ سے خوش نہیں ہوسکا۔'' جب حافظ ابن مجر راس خودی اسے کم عقل کی بات کہدرہے ہیں، آئے پھراعتراض چرمعنی دارد!
  - € ميزان الاعتدال:٤٥/٢، لسان الميزان:٤٥١/٢

# وارمديث كرامانيث المرامانيث المرا

صدمد پیچا کدانہوں نے علامد ذہبی سے تمام تعلقات توڑ لئے۔ بابارتن تین سو احادیث کے راوی ہیں۔

- ا کی اور حدیث نماز باجماعت کی نضیلت میں بیان کی ہے۔
- کا ایک اور حدیث اس مضمون کی بیان کی ہے، جوغنی کی غنا کی وجہ سے عزت کرتا ہے، فقیر کی فقر کی بناء بر تو بین کرتا ہے، اللہ کی لعنت میں ہمیشہ رہتا ہے۔
  - 🐠 جوآل محمد سے بغض كرتا ہوا مرا، وه كافر مراب

پھر کہتے ہیں، بابارتن کی احادیث بیشک جھوٹی ہیں، مگر مضمون اچھا ہے۔

امام ذہبی کا خیال ہے کہ بابارتن کی تمام روایات موسیٰ بن محلی نے موہدے کے قریب وضع کی ہیں۔ قریب وضع کی ہیں۔

پھرخود ہی لکھتے ہیں: یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ أبوالطفیل عامر بن وائلة آخری صحابی تھا، جس کی وفات بر•اچے میں مکہ مکرمہ ہیں ہوئی۔ ●

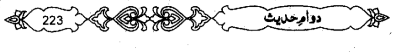
امام ذہبی بنائے نے "وتن هندی دجال" کے رویس ستقل رسالہ لکھا تھا، نہ کورہ بالا تینوں حدیثیں
 ای "وتن هندی" کی روایت کردہ میں جنمیں حافظ ذہبی نے موضوع قرار دیا ہے۔(لسان المعیزان: ۲۰۰۷) تذکرة الموضوعات: ۲۰۰۷)

الإصابة: ٧/ ٢٣٠ حضرت عبدالله بن عمر النجابيان كرتے بيل كه رسول اكرم تاليج نه اپنى زندگى كي آخرى دور ميں بميں عشاء كى نماز پڑھائى اور فرمايا: آج كى رات ميں جولوگ زندہ بيں، ايك سو سال كے بعد ان ميں ہے كوئى زندہ نہيں رہے گا۔ (صحيح البخاري: كتاب العلنم، باب السمر في العلم، وقم الحديث (١١٦)، صحيح مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب قوله صلى الله عليه وسلم لا تأتي ماقة سنة و على الأرض نفس، وقم الحديث (٢٥٣٧) اس حديث سموم ہوتا ہے كہ ان افراد قيس بن تميم، مرباتك، جير بن حرب، أبوع بدالله معمر، رتن حدى ك متعلق درازى عرك جو اقوال گزرے بيں، وہ اس حديث كے صرت خالف ہونے كى وج سے متعلق درازى عرك جو اقوال گزرے بيں، وہ اس حديث كے صرت خالف ہونے كى وج سے نا قابل النفات بيں۔

#### جواب:

اس باب میں جو پھی فرکر کیا گیا ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے حفاظت حدیث کا کتنا بڑا انظام کیا کہ جب کی نے جھوٹ کہا، اس کے جھوٹ کو ظاہر کرنے کیلئے محدثین کا رخ اس طرف موڑ دیا۔ اور جن محدثین نے یہ داستانیں اور موضوعات کھی ہیں۔ بعض وقت موثر معرفت کھی ہیں۔ بعض وقت محدثین بعض واقعات کو جن کا جھوٹ عیاں ہوتا ہے، قلمبند کرتے ہیں اور اس کی سند محدثین بعض واقعات کو جن کا جھوٹ عیاں ہوتا ہے، قلمبند کرتے ہیں اور اس کی سند بھی ساتھ کھے دیتے ہیں، تاکہ ضرورت کے وقت ان کی اسانید سے ان کا جعلی ہوتا خابت کیا جائے، استدلال کے لئے نہیں کھتے۔ انہی اسانید کی بناء پر جو ان واقعات کے ساتھ کھی جاتے ہیں، محدثین ان پر وضع اور جعل کا تھم لگاتے ہیں اور بعض غلط نہی میں بھی جنتا ہو جاتے ہیں۔

اور اگر کوئی محدث کسی جعل ساز ہے کسی وقت متاثر بھی ہوا ہے، تو اس سے فن صدیث کا متاثر ہونا لازم نہیں آتا، خصوصاً وہ محدثین جن کا زمانہ باقاعدہ تدوین صدیث کے بعد کا ہے۔



## چوتھا ہاب

# أئمه حديث اور راويوں كے متعلق

چوتھے باب میں وہ باتیں بیان کی ہیں، جوعلاء نے ایک دوسرے کے بارہ میں اہیں۔

## ان اقوال کے اسباب:

ان باتوں کے اسباب مندرجہ ذیل ہیں:

بعض وقت ایک عالم دوسرے عالم کواپنے سے کم علم پاکر اس کےعلم کی نفی کرتا ہے، اس سے حقیقت مرادنہیں ہوتی۔

### حضرت عائشه راه كا قول:

جیسے مائی عائشہ صدیقہ جھانے فرمایا:

''انس اور ابوسعید کورسول الله مَالِيَّا کی حدیث کاعلم نہیں، وہ دونوں چھوٹے

نِج تھے۔''<sup>0</sup> (مختصر جامع:۱۹۷)

یعنی جتنا ہمیںعلم ہے، اتنا ان کوعلم نہیں تھا، یا جتنا اور کبارصحابہ کوعلم ہے، اتنا ان لمرنہیں

اور بھی بھی ایک عالم دوسرے عالم پر اس لئے طعن کرتا ہے کہ اس نے کوئی

جامع بیان العلم: ۱۱۰۰/۲ (۲۱٤٦) ، تاریخ دمشق: ۳۹٤/۲، اس کی ستد میں علی بن
 الهیشم "مقبول" ہے۔(تقریب التھذیب: ۲۰۶) للمذااس کی سند "ضعیف" ہے۔



مسكه غلط كها موتا ہے۔

## حضرت عبدالله بن عمر والنفها كا قول:

جیسے ذکر ہے کہ جب ابو ہریرہ ٹھاٹھ کی حدیث (کہ ور حتی چیز نہیں) عبداللہ بن عمر ٹھاٹھ کے آئے ذکر ہوئی، تو آپ ٹھاٹھ نے فرمایا: ابو ہریرہ نے غلطی کی ہے، اور اس کیلئے ''کذب' کے الفاظ استعال کئے۔ کذب عربی زبان میں بھی غلطی کو کہتے ہیں۔ اور یہاں یہی مراد ہے، یہ کوئی طعن نہیں۔ (جامع :۱۹۷)

## حضرت عا ئشه رفيها كا دوسرا قول:

اور یہی مطلب مندرجہ ذیل واقعہ میں مائی صاحبہ کا ہے، جب ان کے آگے عبداللہ بن عمر ولا اللہ کا میں معروفات کی میر معروفات کی معروفات کی معروفات کی میر معروفات کی میر معروفات کی میر معروفات کی معروفات کی میر معروفات کی میر معروفات کی میر معروفات کی معروفا

"صلواة الليل مثنى مثنى وإذا حشيت الصبح فواحدة" كا "رات كى نماز دو دو ركعت باور جب صبح قريب آجائے، تو ايك ركعت

تو آپ الله نے فرمایا:

« کذب ابن عمر" (حامع:١٩٧)

و '' ابن عمر نے غلطی کی ہے۔''

<sup>•</sup> جامع بيان العلم: ١١٠١/٢ (٢١٤٨) اس كى سند مين حبيب بن الى ثابت كا "عنعنه" باوروه "كير الإرسال والتدليس" بين (تقريب التهذيب: ١٥٠، جامع التحصيل: ١٥٨)

السنن الكبرى للنسائي:١٧٠/١، (٤٣٨) تيز ويكسيل: صحيح البخاري(٤٦٠)، صحيح مسلم(٧٤٩)
 مسلم(٧٤٩)

بيرواقعه مجهي" جامع بيان العلم "من نبين مل سكا- والله اعلم!

# دوامِ مديث كرا المحالية المحال

یہاں بھی" کذب" کے معنے غلطی کرنے کے ہیں۔

# حضرت عائشه ظافها كالتيسرا قول: ا

ای طرح جب ان کے آ کے مطرت عمر والفظ کی بیر صدیث کہ:

" إن الميت يعذب ببكاء أهله عليه"

''میت کواس پر رونے سے سزاملتی ہے۔''

جب حضرت عائشہ وہ ایک سامنے بیان کی گئی، تو آپ دھ نے فرمایا: الله عمر دلائٹ پر رحم کرے! کیا اس نے قرآن میں بیرآ یت نہیں پڑھی:

﴿ وَلا تزر وازرة وزر أحرى ﴾

'' کوئی شخص دوسرے کے گناہ کا بوجھنہیں اٹھائے گا۔''🏵

اس میں بھی مائی صاحب نے حضرت عمر والٹیو کی روایت بیان کرنے میں تغلیط کی ہے۔ اس کی وجہ یہ بیان کی ہے کہ ظاہر قرآن کے خلاف ہے۔ اس لئے حضرت عمر والٹیو کے سننے میں ملطی ہوئی ہوگی۔ مگر قرآن اور اس حدیث میں موافقت اس طرح ہوسکتی ہے کہ حدیث سے مراو وہ صورت کی جائے، جب مرنے والا اپنا فرض نہی عن المئر نہ اوا کرتا ہو، یا نوحہ کی وصیت کر جائے۔ اس صورت میں اس گناہ میں اس کناہ میں کی شرکت ہوگی۔ جیسے قرآن مجید میں ہے:

ومن أوزار الذين يضلونهم بغير علم،

<sup>🛈</sup> الأنعام: ١٦٥

جامع بيان العلم: ١١٠٢/٢ (٢١٤٩)، ثير ويكسل: صحيح البخاري: كتاب الجنائز، باب
 قول النبي المسلل يعذب الميت ببعض بكاء أهله عليه، رقم الحديث (١٢٢٦)، صحيح مسلم:
 كتاب الجنائز، باب الميت يعذب ببكاء أهله عليه، رقم الحديث (٢٩٩)

<sup>€</sup> النحل:۲۵



''ان لوگوں کا بوجھ بھی اٹھا ئیں گے، جن کو گمراہ کرتے ہیں۔''

كيونكه قرآن مجيد كالحكم ب:

﴿ قوا أنفسكم وأهليكم ناراً ﴾ •

" اپنے آپ کواور اپنے اہل وعیال کو آگ سے بچاؤ۔"

یعنی ان کو برے کام ہے روکو، اگر نہ روکے گا، تو فرض میں کوتا ہی کی بناء پر قابل کھیے ہے۔ ●

## حضرت عائشه ريفنا كا چوتها قول:

اس طرح جب مائی عائشہ صدیقہ رہائی کے سامنے ابن عمر رہائی کی بید حدیث بیان کی گئی:

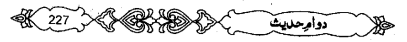
" اطلع النبي صلى الله عليه وسلم على أهل القليب فقال هل وحدتم ماوعد ربكم حقا فقيل له أتدعو أمواتا فقال ما أنتم بأسمع منهم ولكن لا يحيبون"

'' مقولین بدر کی الشیں جو ایک گڑھے میں ڈالی گئی تھیں، ان کو خطاب کرکے فرمایا: کیا تم نے اللہ کے وعدے کو سیح پایا؟ کسی نے کہا: کیا آپ مردوں کو رکار رہے ہیں؟ فرمایا: تم ان سے زیادہ نہیں سنتے، مگر وہ جواب نہیں دیے!''

تو حضرت عائشه والمناف كها: حضور مَنْ الله في من ينبيل فرماياتها، بلكه بدفر ماياتها:

<sup>🛭</sup> التحريم: ٦

ديكهين: صحيح البخاري: كتاب الجنائز، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم يعذب
 الميت ببعض بكاء أهله عليه إذا كان النوح من سنته....قبل الحديث(١٢٢٦)



"إنهم ليعلمون الآن أن ما كنت أقول حق"
"وه اب جائة بين كه جويس نے أنبيل كها تھا، حق ہے۔"
اور پھر قرآن كى بيرآيت برهى:
( إنك لا تسمع الموتى ﴿ [النحل: ٨٠]

﴿ إِنْكُ لا تُسمع الموني ﴿ [النحل: ٨٠] "م مردول كونيل سات\_" (صحيح بحارى)

حضرت عائشہ بڑ کھا کا مطلب ہے تھا کہ عبداللہ بن عمر دلائڈ نے روایت کے ضبط میں غلطی کی ہے۔ اصل ہے تھا کہ ''وہ جانتے ہیں'' اس نے کہا ''سنتے ہیں۔'' کیونکہ ''سننے'' کا لفظ قرآن کے خلاف ہے۔ مگر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ''سننے'' کا لفظ بھی قرآن کے خلاف ہے۔ مگر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ''سننے'' کا لفظ بھی قرآن کے خلاف نہیں، صرف خاص و عام کا فرق ہوگا، عام اور خاص میں تناقص نہیں ہوتا۔ قرآن مجید میں بہت سے اخکام بعض جگہ عام الفاظ سے ادا کئے گئے ہیں اور دوسری جگہ ان کی تخصیص موجود ہے۔ جیسے بیوہ کی عدت چار ماہ اور دس دن ہے۔ اور حاملہ کی عدت،خواہ بیوہ ہی ہو، وضع حمل ہے۔ گ

اسی طرح سورۃ بقرۃ میں مطلقہ کی عدت تین حیض ہے۔ <sup>©</sup> گر سورۃ احزاب میں جس مطلقہ کے ساتھ خاوند کا تعلق مرد وعورت والا ندہو، اس پر کوئی عدت نہیں۔ <sup>©</sup>

مولف برالته نے دوروایات کے الفاظ کو جمع کرکے یہ واقعد اللہ کیا ہے۔ ویکھیں: صحیح البخاري:
 کتاب الجنائز، باب ما جاء في عذاب القبر، رقم الحدیث (۱۳۰۶)، و کتاب المغازي:
 باب قتل أبى جهل، رقم الحدیث (۳۷٦)

۲۳٤ : ۲۳٤

<sup>€</sup> الطلاق:٤

۲۲۸ البقرة: ۲۲۸

<sup>🗗</sup> الأحزاب: ٤٩



اس قشم کی بہت ی آیات قرآن مجید میں ہیں۔

ای طرح قرآن کی آیت عام، مگر حدیث اہل قلیب کے ساتھ خاص ہے کہ اللہ فلیب کے ساتھ خاص ہے کہ اللہ فی اللہ فی اللہ ا

## عروة بن زبير رُمُاللهُ كا قول:

عروہ بن زبیر سے کسی نے کہا کہ بقول ابن عباس رسول کریم مُلَقِیْم نبوت کے بعد تیرہ برس کمہ میں رہے تھے۔ وہ بولے "کذب" اس فی میں رہے تھے۔ وہ بولے "کذب" اس فی کہتے ہیں، جو واقعہ کے خلاف ہو، ہر جگہ اس کے معنے "جموث" کرنا مناسب نہیں۔

اس کی وجہ یہ بیان کی کہ ابن عباس نے ایک شاعر سے یہ بات لی ہے۔ محققین نے ابن عباس داشنا کی بات کوہی میچ قرار دیا ہے۔ عروہ تابعی ہے، محانی نہیں۔ محالہ کی فہرست میں اس کا ذکر مناسب نہیں، شاید'' دواسلام'' والے عروہ کو محانی سمجھ رہے ہیں۔

## حضرت حسن بن على والنفا كا قول:

حضرت امام حسن بن علی بن ابی طالب ٹاٹھا سے کسی نے ﴿شاهد وَّ مشهود﴾ (البروج:۳) کی تفییر پوچھی، جب آپ بیان کر چکے، تو کہا کہ ابن عمر اور ابن زبیر ٹنَائیُمُ نے غلطی کی ہے۔ €

صحيح البخاري: كتاب المغازي، باب قتل أبي جهل، رقم الحديث (٣٧٥٧)

<sup>●</sup> جامع بیان العلم: ۱۱۰۳/۲ (۲۱۰۵) ثیر ویکمیس:صحیح مسلم: کتاب الفضائل ، باب کم أقام النبي وَتَنْفَيْهُ بمکة والمدینة، رقم الحدیث (۲۳۰۰)، (اس روایت ش "کذب" کی بجائ "أخطأ غفر الله له " کے الفاظ بی المستدرك: ۱۸۳/۲ (۲۰۵۵) مصنف عبد الرزاق: "۱۷۸۷) الاستیعاب: ۱/۱، الإصابة: ۲۲/۳،

 <sup>◄</sup> امع بيان العلم: ١١٠٣/٢ ، (٢١٥٧) حافظ ابن عبد البر وطفية نے اس واقعه كى سند ذكر نبيس كى۔



اس جگہ بھی "کذبا" کے معنے غلطی کرنے کے ہیں۔ امام حسن بھائٹ کے خیال میں ان کی تغییر صحیح نہ تھی۔ اس میں کسی حدیث کی تروید میں ان کی تغییر سے قول کی تروید ہے اور آنخضرت مائٹی کے بعد کوئی معصوم نہیں، ان کے علاوہ ہر شخص سے خطا کا صدور ممکن ہے۔

## حضرت على راينين كا قول:

"حضرت علی والنفوائے ایک دفعہ فرمایا کہ مغیرہ بن شعبہ، عبادة بن صامت، ابو محمد مسعود بن اوس انصاری بدری و الفوائم کی سب روایات جھوٹی ہیں۔"

(دو اسلام : ۹۷)

اس جگه مصنف نے سخت غلطی کی ہے۔ "جامع" میں بدلفظ نہیں، بلکہ بدلفظ بین کہ مصنف نے کہا:"کذب المغیرة" • (حامع: ۱۸۹)

یعنی مغیرہ نے غلطی کی ہے، صرف مغیرہ کا نام ہے، عبادہ اور ابو محمد کا نام نہیں۔ یہ واقعد الگ ہے جب ابو محمد نے کہا کہ وز واجب ہیں، تو عبادہ بن صامت نے کہا:

." كذب أبو محمد".

# "ابو محد نے وتر كو واجب كہنے ميں غلطى كى ہے۔"

ابن العلم: ١٠٤/٢ (٢١٥٨) حافظ ابن عبد البر رفظت نے اس تول کی سند ذکر نہیں کی ، مزید برآ ل "سب روایات جموثی بین" یہ معترض کا خود ساختہ قول ہے، کتاب ندکور میں ایسے الفاظ نہیں ہیں، ای طرح حضرت عبادہ بن صامت کا نام بھی نہیں ہے، وہ صرف اس تول کے بعد ایک دوسرے قول کے راوی ہیں، معترض نے آن کا نام بھی ندکور بالا قول میں جز دیا ہے!!

جامع بیان العلم: ۲۰۰۱/۲۱ (۲۱٬۵۹) نیز دیکھیں: سنن آبی داود(۲۰)، مسند احمد
 (۳۲۷٤٥) امام این حمان قرماتے ہیں: عماده بن صامت کی اپنے اس قول " کذب" ہے مراد
 "اخطا" [یعی غلطی کی] ہے۔ (المثقات لابن حبان:۳۹۷/۳، نیز دیکھیں: تدریب الراوی: ۱۲٫۲۸، نیز دیکھیں: تدریب الراوی: ۱۲٫۲۸، توجید النظر: ۲۹۵/۱۰۔



### حضرت معاويه راتينيُّ كا قول:

''محمد بن جبیر بن مطعم کہتے ہیں کہ میں نے امیر معاویہ کو عبداللہ بن عمر دیا تھا کہ ایک حدیث سائی، جس پر معاویہ زلاق کو سخت عصد آیا اور لوگوں کو جمع کر کے کہا:

"بلغني أن رجالًا منكم يتحدثون أحاديث ليست في كتاب الله ولا تؤثر عن رسول الله عَنْ فَأُولِنَهُ فأولَنْك جهالكم فإيا كم والأماني التي تضل أهلها "(بحارى)

" مجھے معلوم ہوا ہے کہتم میں سے بعض لوگ الی احادیث بیان کرتے ہیں جو نہ تو رسول اللہ مَنْ اللہِ سَا اللہِ سَا اور نہ ہی تعلیمات قرآنی کے مطابق ہیں، خبردار، تم ان جاہلوں سے بچواور گمراہ کن آرزوؤں سے دور رہو۔ " (دو

اشکلام :۹۸)

اس واقعہ میں بھی مصنف نے ''عبداللہ بن عمر'' ہی کا نام لیا ہے، حالانکہ یہ ''عبداللہ بن عمرو' ہے، خیر بیرتوعلی بات ہے، ان کواس سے کیاتعلق! اب سنئے! عبداللہ بن عمرو نے ایک حدیث بیان کی تھی، جس میں ایک قحطانی کی امارت کا ذکرتھا۔ امیر معاویہ ڈٹاٹٹو نے بیہ بات پہلی دفعہ سی اور ان کو یہ حدیث یا دہمی کہ

<sup>•</sup> صحیح البخاری: کتاب المناقب، باب مناقب قریش، رقم الحدیث ( ٣٣٠٩) ای حدیث بین بر الفاظ نبیل بین کدیمد بن جبیر بن مطعم کتے ہیں: " بیل نے معاویہ ٹائٹو کو حدیث سائی" بلکد اصل الفاظ بین: "أنه بلغ معاویة و هو عنده فی وفد من قریش که معاویه ٹائٹو کو حدیث بینی اور وه ( محمد بن جبیر ) قرایش کے ایک وفد کے ساتھ الن کے پاس موجود تھے۔ لینی حدیث سانے والا کوئی دوسرا محض تھا، ای لیے حافظ ابن جمر براشد قرباتے ہیں: مجمع حدیث بینی ان والے کا نام معلوم نبیل بوسکا۔ (دنے الباری: ۱۱۵/۱۳) مرید تفصیل کے لیے دیکھیں: فنح الباری: ۱۱۵/۱۳)



امارت قریش میں رہے گی، جب تک وہ دین کو قائم رکھیں گے۔عبداللہ بن عمرو کی حدیث آپ نے اس حدیث کے معارض یائی، جوان کی اینی سنی ہوئی تھی۔ اور سی فطری امر ہے کہ انبان اپنی سنی ہوئی بات کو زیادہ قوی سمجھتا ہے اور عبداللہ بن عمرو کی حدیث کے بیان میں ایک سیای نقصان بھی تھا کہ سننے والے اگر فحطانی ہوں گے، تو ان کے دل میں بھی امارت کا خیال پیدا ہونا شروع ہو جائے گا۔ قریش اور قحطان میں لڑائی شروع ہو جائے گی۔اس مصلحت کی بناء پر بیان کرنے والے کو ناعاقبت اندیش کہا، بعنی ایک تو بات غلط کہی ، دوسرا اس امر کا خیال نہ کیا کہ اس پر کیا مفسدہ مرتب ہو گا۔ گرعبداللہ بن عمرو کی حدیث ٹھیک ہے اور امیر معاوید دلاف کی روایت کے معارض نہیں، کیونکہ قریش کی امارت مؤقت امارت ہے، ابدی امارت نہیں۔ کیونکہ اس میں یہ شرط ہے، جب تک وہ دین کو قائم رکھیں۔ جب بیشرط ندر ہے گی، تو امارت بھی ان سے جاتی رہے گی۔ اس کے بعد قطانی کی نوبت آئنتی ہے۔ اس واقعہ میں صرف امیر معاویہ ٹائٹؤ کی خطا اجتہادی ہے اور نبی کے بعد کوئی معصوم نہیں، ہرایک سے خطا ہو سکتی ہے۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ یہ حدیث جھوٹی تھی یا عبداللہ بن عمرو تا شخانے حبوث بولا اور امير معاويد نے عبداللہ بن عمرو کا نام نہيں ليا، بلکه "رجالا" كہا ہے، جس كا مطلب ہے، چند مرد، كونكه نام لينے ميں تو بين موتى ہے، تعريض سے كام ليا۔ ایسے خطابات میں جمع مفروکی طرف خیال نہیں ہوتا۔

# حضرت عمران بن حصين والتفؤ كا قول:

"جب سمره کی پیر حدیث:

"كَانِت للنبي سكتتان عند قرأته في الصلوة"

"" تخضرت مَلْقِيلًا قرأتَ نماز مين دو مرتبه سكته (تضهرنا، وقفه كرنا) فرمايا

حضرت عمران بن حمین (وفات ۵۲ هه) نے سی، تو کہا:

"كذب سمرة" كه "سمره جموتا ب-"

#### جواب:

اس میں دوغلطیاں ہیں:

ایک بیر کہ دوسکتہ سے مراد ایک سکتہ قر اُت سے پہلے کا اور دوسرا قر اُت کے بعد یا فاتحہ کے بعد کا ہے۔

دوسری فلطی میہ ہے کہ "کذب"کا ترجمہ"جموٹا" کیا ہے، بلکہ اس کا مطلب میہ ہے کہ"اس کا مطلب میہ ہے کہ"اس نے ابی بن کعب کے دونوں نے ابی بن کعب کو تھم بنایا، آپ نے فیصلہ کیا کہ شمرہ کی یاوداشت درست ہے۔(بعدری)

آ م كك الصير بين كه "مياتو تص صحابه كرام ......الخ" (دو اسلام : ٩٨)

مگر آپ نے جو کچھ بھی ذکر کیا، ہاری تائید میں ہے کہ حدیث کو اندھا دھند آپ

قبول نہیں کیا کرتے تھے، بلکہ اس پر بہت بحث ہوتی تھی۔ جب پایہ ہوت کو پینی جائے ، تو قبول کرلیا کرتے تھے۔ قرآن کے معارضہ کا بھی خیال رکھا جاتا تھا۔

# امام ما لك رشك كا قول:

اس کے بعد کہتے ہیں:

''اب ذرا آیئے اورو کیھئے کہ بڑے بڑے آئمہ حدیث ایک دوسرے کو کیا سم سنت

بھے تھے۔

<sup>🕒</sup> جامع بيان العلم: ١/٨ ، ١١ (١/٤٤)

مر جزء القراء ة الماهمام البخاري: ٢٦- أبو داود (١٧٧٧) ير حديث "صحيح البخارى" من نيس مركيس مركيس المراء الغليل: ٢٨٥/٢ (٥٠٥)

# والرحدايث كالمحالية المحالية ا

حضرت امام مالک بن انس کے متعلق محمد بن اسحاق کہا کرتے تھے، وہ جھوٹا ہے اور امام مالک فرمایا کرتے تھے کہ ابن اسحاق دجال ہے۔''

(جامع: ۹۸، رواسملام : ۹۹)

#### جواب:

اس میں ایک جھوٹ ہے، یعن محمد بن اسحاق اور امام مالک کی اس ترشروئی کی

امام مالک نے ابن اسحاق پر دو وجہ ہے کلام کیا ہے: (۱) امام ابن اسحاق نے کہا: میرے پاس مالک کاعلم (موطا) لاؤ، میں اس کا علاج کرتا ہوں، بیس کر امام مالک نے فرمایا: وہ'' دجال'' ہے۔ (۲)
 امام محمد بن اسحاق نے امام مالک کے نسب کے متعلق کلام کیا تھا۔

ندکورہ بالاتفصیل سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ کلام محمہ بن اسحاق کے صدق وعدالت اور حدیث میں حفظ و صبط کے متعلق نہیں تھا، بلکہ زیادہ سے زیادہ اسے معاصرات چشک ہی کہا جا سکتا ہے، جس کا فن روایت کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے۔ اس لیے امام ابن عبدالبر فرماتے ہیں: '' جہاں تک صدق و حفظ کی بات ہے ، تو محمہ بن اسحاق صدوق اور حافظ ہیں، ابن شہاب نے ان کی تعریف کی ہے اور شعبہ، توری، ابن عینید اور ایک بری جماعت نے ان کو'' لقہ'' قرار دیا ہے۔ (حامع بیان العلم: کوری، ابن عینید اور ایک بری جماعت نے ان کو'' لقہ'' قرار دیا ہے۔ (حامع بیان العلم:

امام ما لک سے ابن اسحاق کے متعلق '' کذاب' کے الفاظ بھی متقول ہیں۔ جب امام مالک سے اس کا سبب دریافت کیا عمیا، تو انھول نے کہا: میں نے ہشام بن عروہ کو کہتے ہوئے سنا ہے۔ حافظ ابن عبد البر فرماتے ہیں: بیزی تقلید ہے، جس پر کوئی دلیل نہیں ہے۔ جب ہشام بن عروہ سے اس قول کا سبب دریافت کیا گیا، تو کہنے گئے وہ (ابن اسحاق) میری ہوی سے روایت کرتا ہے، طالانکہ اس نے میری ہوی کو کہی نہیں دیکھا!

امام علی بن مدین اس کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں: ہشام کی بات اگر درست بھی ہو، تب بھی ابن اسماق کو درست بھی ہو، تب بھی ابن اسماق کو صرف اس وجہ ہے ' دکر اب ' نہیں کہاجائے گا، کونکد ممکن ہے فاطمہ (بشام کی بیوی) نے احادیث لکھ کر امن باسماق کو بھی ہو، یا پردہ کے بیچھے سے یا بھر بھیں میں سا ہو، (تھذیب التھذیب: ۳۷/۹) اس طرح المام احمد نے بھی بشام ، بن عروہ کے قول کا بھی جواب دیا ہے۔ (جامع بیان العلم: ۲۲/۲ المام احمد نے بھی بشام ، بن عروہ کے قول کا بھی جواب دیا ہے۔ (جامع بیان العلم: ۲۱/۱، تھذیب التھذیب: ۳۱/۹)



وجہ یہ ہے کہ محمد بن اسحاق نے مید کہا تھا: ''مالک کاعلم میرے آگے پیش کرو، میں اس
کا معالج ہوں' یہ بات چیت جب امام مالک کو پیچی، تو انہوں نے غصہ میں کہا: معالج
د جال ہے۔ اور امام مالک نے '' کذاب' کہا ہے۔ محمد بن اسحاق نے امام مالک کو
''کذاب' نہیں کہا، اس قتم کی جذباتی بات کا اعتبار نہیں ہوتا، پھر امام مالک نے محمد
بن اسحاق کے ساتھ مصالحت کی اور اس کو تحقہ بھیجا۔ •

# امام ابوحنيفه رشك كا قول:

"امام ابوصنیفہ سے کی نے پوچھا: جابر جھی کے متعلق آپ کی کیا دائے ہے؟ فرمایا: "هو کذاب" (وه بردا جھوٹا ہے) (جامع: ١٩٥، دواسلام: ٩٨)

#### جواب:

امام ابوصنیفه کی کلام کا بیمطلب ہے کہ اس کی کلام حقیقت کے خلاف ہوتی ہے اور مقدمة مسلم میں بھی جابر پر جرح موجود ہے۔ 

اور مقدمة مسلم میں بھی جابر پر جرح موجود ہے۔

- ويكيس الثقات لابن حبان: ٧/٣٨ (١٠٥٣٤) جامع بيان العلم: ٢/٢٩ (٢١٣٦)
- الم الوطیقه و الله کا الفاظ به بین: ولا رأیت أحدا أكذب من جابر الجعفی " نیز ویکسین: تاریخ ابن معین روایه الدوری: ۲۹۹/۱ (۱۳۹۸) ، الممجروحین لابن حبان: ۲۰۹/۱ الضعفاء للعقیلی: ۱/۹۰۱، الکامل فی الضعفاء: ۱/۱۳/۱ ، امام الوطیقه جابر الجعفی پرجم الضعفاء للعقیلی: ۱/۹۰۱، الکامل فی الضعفاء: ۱/۱۳/۱ ، امام الوطیقه جابر الجعنی پرجم الحدیث، خاهب الحدیث، خاهب الحدیث، خاهب الحدیث، نیس بنقة، اتهم الوکذب " کے ساتھ جرح کی ہے۔ ویکسین: (تهدیب الکمال: ۲۷۸/۱ ) عزید برآل ایک جرح کو محدثین کی ضدمت حدیث بیس مخلصانه جدو جبد کے ظاف دلیل نہیں بنایا جا سکتا، بلک ایک جرح تو افاظ تعدیم کی زیروست ولیل ہے کہ افھول نے کی جمعو نے شخص کا برم نہیں چلنے دیا اور اس کی مختلف میں نامی کا برم نہیں چلنے دیا اور اس کی مختلف بیانی کا پردہ چاک کرویا ہے۔ وحصم الله و تقبل منهم و حشرنا فی زمرتهم!
  - المقدمة: ١٢/١



عادل، عادل پر کرتا ہے، بلکہ ایک عادل کی مجروح پر جرح ہے۔

# امام أعمش رشطية كا قول:

''ایک دفعه اعمش بیار پڑ گئے، تو فضل اور امام ابوصنیفه ان کی عیادت کو گئے۔ امام ابوصنیفہ نے فرمایا: اگر میرا آنا آپ کو ناگوار نه گذرتا، تو میں ہر روز آتا۔ اعمش نے حصت کہا: مجھے تو تیرا اپنے گھر میں بھی رہنا گوارانہیں۔ •

(جامع:١٩٨، دو اسلام: ٩٨)

#### <u>جواب:</u>

ال کا مطلب تو صرف اتنا ہی ہے کہ اعمش کو امام ابوصنیفہ کے ساتھ کچھ اختلاف تھا۔ جیسا کہ بعض علاء کا بعض کے ساتھ ہوتا ہے، مانتا ہی جا حقلاف تھا۔ جیسا کہ بعض علاء کا بعض کے ساتھ ہوتا ہے۔ وہ اپنی جگہ جو حق ہوتا ہے، میان کرتے ہیں اور دوسرا عالم میان کرتے ہیں اور دوسرا عالم بھی ایک حد تک معذور ہوتا ہے۔ بعض وقت مخالفت کے بروضے سے پچھ دوسر سے امور بھی ممدو معاون ہو جاتے ہیں۔ اس لئے ان چیزوں کو خطا سے زیادہ حیثیت نہیں دی جاسکتی۔

## امام ابوحنيفه وطلق كا قول:

"اعمش كے متعلق امام البوصنيفه كى بيرائے تھى كه وہ نه روزہ ركھتا ہے، نه جنابت كے بعد عنسل كيا كرتا ہے ( بعني ايك فاس نجس آ دمى ہے۔ )

(جامع: ١٩٩، دواسلام: ٩٩)

#### جواب:

امام اعمش کا بیر مدہب تھا کہ فجر کے ظاہر ہونے کے بعد بھی کھانا کھانا جائز

• جامع بيان العلم: ١١٠٦/٢ (٢٢٦٤) نيز ويكيس: السنة لعبد الله بن أحمد:١١٠١ (٢٥٧)

ہے۔ • اور امام ابوطنیفہ کے نزدیک اس سے روزہ فاسد ہوجاتا ہے۔ امام اعمش کے نزدیک جب تک انزال نہ ہو، جماع کرنے سے غسل واجب نہیں ہوتا۔ ● امام ابوطنیفہ کے نزدیک مجرد جماع سے غسل واجب ہوجاتا ہے۔ اور بیا ختلاف اجتحادی تھا۔ امام ابوطنیفہ کی طعن اپنے مسلک کی بناء پرتھی، حالانکہ اجتحادی امور میں ایک دوسرے پرطعن روانہیں، گرامام ابوطنیفہ نے غصہ میں آکر یہ بات کہی ہوگی۔

سعيد بن ميتب، حسن بصرى اور عكرمه والمسلم كا قول:

"سعید بن میتب مدنی (وفات ۵۰اه) اور حسن بصری، عکرمه (وفات ۷۰اه) کود جمونا" کماکرتے تھے اور بیان کود کذاب" سمجھتا تھا۔"

(جامع: ۱۹۷، ۱۹۸، وواسلام: ۹۹)

جوا<u>ب:</u>

یہ جھی جھوٹ پر مشمل ہے۔ سعید بن سیب نے عکرمہ کے بارے میں صرف بید

● امام اعمش كا يمل حضرت حذيف والله كى ال حديث كے مطابق تھا كديم نے رسول الله كى ماتھ سحرى كھائى، وہ ون تھا، كيكن سورج طلوع نہيں ہوا تھا۔ (نسائى (٢١٥٢)، ابن ماجه (١٦٩٥)، مسند أحمد : ٥/٠٠٤) الله حديث سے مراد آخرى وقت ميں محرى كرنا ہے۔ (حاشيه السندي على النسائي: ١٤٢/٤، شرح سنن ابن ماجه: ١٢٢، طبعة قديمي كتب خانه كرانشى) والله أعلم

ام سلیمان بن محران اعمش کا یونوی اس مدیث کے مطابق تھا کہ "إنسا الساء من الساء" صحب مسلم (۳٤٣) لین به مدیث منسوخ ہونے کی تصریح کی ہے۔ اس مدیث کی تائخ دوسری مرفوع کعب نے اس مدیث کے منسوخ ہونے کی تصریح کی ہے۔ اس مدیث کی تائخ دوسری مرفوع مدیث ہے: (( إِذَا جلس بین شعبها الأربع ثم جهدها فقد وٰجب علیه المسل )) و فی حدیث مطر: و ان لم لنزل " ( صحبح مسلم: ۲۶۸) لبندا اس مقام پر امام آعمش کے قاوئ اجتجادی علیمی پر محمول ہیں، جس پر ان کو ایک گذا اجر حاصل ہوگا۔ ان شاء الله ۔ اور معرض کا اپنی طرف اجتجادی علیمی پر عمول ہیں، جس پر ان کو ایک گذا اجر حاصل ہوگا۔ ان شاء الله ۔ اور معرض کا اپنی طرف ہے " فات و نجی" کے الفاظ لکھنا ، بدیتی اور کم ظرفی کی دلیل ہیں۔



کہا کہ وہ ابن عباس پر غلط بیانی کرتا ہے۔ • مگر حسن بھری سے یہ ٹابت نہیں کہ انہوں نے عکرمہ کو جھوٹا کہا ہو۔ •

## قاده رُمُكُ كَا قُول:

قاده (وفات ۱۱۸ه) یخی بن انی کثیر (وفات ۱۲۹ه) کو جموناسمجهتا تها، اور سیاسے - (حامع ۱۹۹۰، دواسلام ۱۰۰۰)

#### <u>جواب:</u>

مصنف کی یہ بات غلط ہے۔ "جامع" میں یہ بات نہیں ہے، نہ قادہ نے اسے جمونا کہا، نہ یکی بن ابی کثیر نے اسے۔

# سليمان تيمي رُمُلكُ كا قول:

''امِن کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ سلیمان (وفات ۱۳۳ه) کے ہاں ''ابن عروبة'' کا ذکر ہوا، تو اصمعی نے کہا:''ابن عروبه اور اس کا استاد دونوں جھوٹے ہیں۔'' (حامع ۲۰۰۰، دو اسلام ۱۰۰۰)

#### جواب:

یہ بات بی جھوٹ ہے۔ اول تو اصمعی کا "ابن عروبه" کے متعلق کوئی قول

- جامع بيان العلم: ٢/٥،١١ (٢١٦١)
- اس طرح معرض کے مذکور معمدر میں یہ بات کہیں نہیں کہ عکرمہ رطانے سعید بن میتب اور حسن
   بھری کو " کذاب " سیحتے ہے!
- اسع بیان العلم: ۱۱۰،۸/۲ (۲۱٦۸) محرض نے عبارت ذکر کرنے میں ویانت کا مظاہرہ نہیں کیا، بلکہ اپنے ذبین سے خود ساختہ مطلب بیان کردیا ہے، ندکورہ بالا مصدر میں "جمیونا" کے الفاظ کہیں موجود نہیں ہیں، دونوں آئمہ نے ایک دوسری کے متعلق کلام کیا ہے، لیکن اس کی سند میں "جبیر بن دینار" کے متعلق کوئی توثیق و تجریح نہیں ہے۔ (المجرح والتعدیل: ۱٤/۲)

# دوام حديث ٢

نہیں۔سلیمان بیمی کا قول ہے۔اس میں بھی جھوٹ کا لفظ نہیں، بلکہ یہ ذکر ہے کہ چونکہ وہ قدر کے بارہ میں کچھ با تیں کرتے تھے،اس لئے میں شہادت قبول نہیں کرتا۔ 🏻

یجیٰ بن معین کا قوا

ودیجیٰ بن معین یہلا محدث ہے، جس نے راویوں کے حالات قلمبند کئے تھے۔ آپ امام شافعی کے متعلق فرماتے ہیں۔

"هو ليس بثقة" ۗ (حامع:٢٠٠١، در اسلام:١٠٠١)

''آپ کی روایات قابل اعتماد نہیں۔''

بی بن معین کی یہ بات غلط ہے۔اس میں کوئی شبہیں کہ بعض آئمہ جرح نے مبهم جرحیں بھی کی ہیں، ان کے اسباب بیان نہیں کئے۔ اس واسطے ان کی الیک جرحیں ان راویوں میں معترضیں، جن کی توثیق ہوئی ہو۔ جب امام احمد نے ابن

• اصل قول اس طرح ہے کہ "سلیمان تیمی" کے پاس سعید بن ابی عروبہ کا ذکر ہوا، تو سلیمان یمی کہنے گئے: بخدا نہ تو میں سعید کی گواہی کو جائز قرار دیتا ہوں، ادر نہ بی اس کے استاد قیادہ کی گواہی کو درست سجمتا ہوں، امام اصمعی نے کہا ہے کہ بدیکام مسئلہ قدر کی وجہ سے ہے، جموث کا کوئی ذکر نہیں . \_ (جامع بیان العلم: ۱۱۱۰/۲ (۲۱۷۳) کیکن اس تفصیل سے قطع نظر اس اثر کی سند "ضعیف جدا" ہے۔ اس کی سند میں " عبد الله بن أحمد بن زبر أبو محمد القاضي " ضعف ہے۔ (تاریخ بغداد: ۳۸٦/۹، تاریخ دمشق:۲۳/۲۷، لسان المیزان: ۲۰۳/۳) اور ای طری "أحمد بن الخليل" كذاب محـ (الجرح والتعديل: ١٩٧/، م، لسان العيزان: ١٩٧/، السير: ٥٣٢/١١، تقريب التهذيب: ٧٩)

اور اس كى سند مين "زهير بن إسحاق السلولي" بهى ضعيف ہے۔(الضعفاء للعقيلي: ٩١/٢) تعجيل المنفعة: ١/٣٩/١)

🗗 جامع بيان العلم: ١١١٤/٢



معین کومنع کیا، تو رک گئے اور بعض نے کہا ہے کہ ابن معین سے یہ قول ثابت نہیں۔ ● (حامع ص۲۰۱)

# امام ما لک رشطنے کے متعلق چنداقوال

"دخضرت امام ما لک پرابراجیم بن سعد اور ابراجیم بن ابی یکی نے سخت نکتہ چینی کی ہے۔ سابی "کتاب العلل" میں لکھتا ہے کہ عبدالعزیز بن سلمہ، عبدالرحمٰن بن زید بن اسلم، ابن اسحاق، ابن ابی الزناوامام ما لک کی حدیث کواس لئے قابل اعتاد نہیں سیمھتے کہ آپ نے توربن زید اور سعد بن ابراجیم جسے راویوں سے بھی احادیث روایت کی ہیں۔"

(جامع، صفحه: ۲۰۱، دو اسلام، صفحه: ۱۰۰)

#### جواب:

"جامع" میں یہ ہے: بعض نے بید کلام کی ہے کہ مالک نے سعد بن ابراہیم کی روایت فی ہے۔ اس کتاب میں جموٹے روایت فی ہے۔ اس کتاب میں جموٹے راویوں کا لفظ کوئی نہیں۔ اور یہ لفظ "قابل اعتاد نہیں سجھتے ہے"، ہمی "جامع" میں نہیں۔ مصنف نے جموٹ بولا ہے۔ صرف یہ کھا ہے، بعض امور میں امام مالک پر موافذہ کیا ہے۔ 

• موافذہ کیا ہے۔ 

• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافدہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافذہ کیا ہے۔ 
• موافدہ کیا ہے ک

## حماد بن ابي سليمان كا قول:

''امام ابوصنیفہ کے استاد حماد ہے کسی نے بوچھا کہ حجاز کے محدثین عطاء وطاؤس ادر مجاہد کے متعلق آپ کی رائے کیا ہے؟ تو کہا:

<sup>🗣</sup> جامع بيان العلم: ٢/١١٥ (٢١٨٣)

<sup>🖨</sup> حامع بيان العلم: ١١١٥/٢ (٢١٨٤)



"وصبیانکم أعلم منهم" (حامع: ۱۹۶) كر" تنهارے نادان بي بھي ان سے زياده علم رکھتے ہيں۔"

#### جواب:

اس کا مطلب تو صرف یہ ہے کہ کوفہ میں فقہ کا رواج تھا، جزئیات مسائل سے وہ لوگ خوب واقف تھے۔ اس کئے حماد کوفہ والوں کو خوشخبری دے رہے ہیں۔ تہمارے بچے وہ مسائل جانتے ہیں، جن کو مکہ کے بڑے بڑے عالم بھی نہیں جانتے۔ بعض جزئیات کی واقفیت سے بیدلازم نہیں آتا کہ باقی علوم میں بھی کافی دسترس ہے۔ بھر یہ بات بہرحال جذباتی ہے۔

## إمام شعبى اور تخعى كأقول:

"امام شعبی کوفی کے ہاں امام ابراہیم مخعی کوفی (وفات ۹۵ ھ) کا ذکر آیا، تو کہنے گئے: یہ کیے چھم رات کے وقت ہر مسئلہ مجھ سے بوچھ جاتا ہے اور دن کے وقت لوگوں پر اپنی علمیت کا رعب جماتا ہے۔ مخعی کو یہ بات پنجی، تو اس

"هو كذاب" **©** 

كر "وه جهونا ب-" (جامع : ١٩٦١، دواسلام : ١٩٧)

جامع بیان العلم: ١٠٩٥/٢ مغیرہ اس تول کو تماد ہے روایت کرنے کے بعد کہتے ہیں: "بیرحاد
 کی سرکشی ہے!" حافظ ابن عبد البر برائنہ فرماتے ہیں: "مغیرہ نے درست کہا ہے!" حالا نکہ امام ابو
 حنیفہ جو تماد کے خصوصی شاگر دہیں، وہ عطاء بن ابی رباح کو تماد پرترجیح و فوقیت دیتے تھے۔

جامع بيان العلم: ١١٠٠/٢- الى كي سند شي "قاسم بن محمد بن أبي شيبة "ضعف ب- (الجرح والتعديل: ١٢٠/٧) ضعفاء العقيلي: ١٨١/٣، لسان الميزان: ١٢٠/٤، الكشف الحدث (٢١١)



#### جواب:

یہ باتیں غصد کی حالت کی ہیں، جرح و تعدیل میں ان کا اعتبار نہیں ہوتا،
کیونکہ آنخضرت مُلَّیْمُ کے بعد کوئی معصوم نہیں۔ اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ جو
باتیں کتب جرح و تعدیل میں ہیں، ان کا بھی اعتبار نہ ہو۔ کیونکہ غصہ کی حالت کی
باتوں کا کوئی اعتبار نہیں ہوتا اور جرح مہم ومفسر میں فرق ہوتا ہے۔

جرح وتعدیل بھی ایک فن ہے، اس کے بھی ضوابط اور قواعد ہیں۔ عدم واقفیت کی بناء پر اس قتم کی باتوں سے انسان متاثر ہوجاتا ہے۔ بیسب جہالت کے کرشم ہیں۔

### جابر بن يزيد كا قول:

''جابر بن بزید کا قول ہے کہ میرے پاس ستر ہزار احادیث الی ہیں، جن کا راوی صرف ابوجعفر ہے۔'' • (دو اسلام: ۱۰۱)

#### جواب:

یہ قول توامام مسلم نے بصورت جرح ذکر کیا ہے کہ بیٹخص قابل اعمّاد نہیں۔ ایسی باتوں سے محدثین کی خدمات پر روشنی پڑتی ہے کہ ان لوگوں نے کس طرح کذابین کو الگ کیا ہے۔

# ابوجعفر ماشي كا قول:

''الوجعفر ہاشی کی بیرائے تھی کہ عمرو بن عبید جھوٹا ہے' 🎱 (دو اسلام ۱۰۱۰)

صحیح مسلم: المقدمة: ۱۲/۱ - جابر بن یزید الجعفی مشہور کذاب وضعیف راوی ہے۔

صحیح مسلم - المقدمة: ١٢/١ - اصل الفاظ یه بین کررقبه کتے بین: "أبو جعفر هاشمی مدائینی" احادیث وضع کرتا ہے، اس کے بعدامام مسلم نے یوٹس بن عبید سے نقل کیا ہے کہ ←



#### جواب:

معلوم نہیں، اس قول سے آپ کا مقصد کیا ہے۔ اگر یہ مقصد ہے کہ بعض راویوں کو محدثین نے کذاب یا جھوٹا کہا ہے، تو یہ بات کوئی نئی نہیں۔ یہی تو ان کی خدمت حدیث تھی کہ جولوگ کذاب تھے، ان کا کذب بیان کر دیا۔

ہاں اتنی بات ضرور ہے کہ بعض باتیں ان سے غصد کی حالت میں بھی صادر ہو کیں۔سوالی باتوں کا کوئی اعتبار نہیں۔ جواس فن سے واقف ہو، اس کیلئے تمیز کوئی مشکل نہیں۔

## شعبه بن حجاج كا قول:

''عبیداللہ بن معاذ عبری کہتے ہیں کہ میں نے شعبہ (وفات ۱۲۰ھ) کولکھا کہ واسط کے قاضی کے متعلق آپ کی کیا رائے ہے۔ جواب میں کہا:

"لا تكتب عنه"

''اس کی کوئی حدیث نه لکھو۔'' 🇨 (دو اسلام : ۱۰۱)

#### جواب

یہ جو کچھ بھی انہوں نے لکھا، حق تحقیق ادا کیا۔ اپنے علم کا مقام بہجانا، اس کے

- ← عمرو بن عبيد حديث مي جموت بولتا ب-"عمرو بن عبيد" متروك الحديث" باوركي محدثين في المركل محدثين في المركل عبد الكمال: ١٢٧/٢٢)
- صحیح مسلم المقدمة: ١٢/١ فركوره مصدر ش به ب كه "عبید الله بن معاذ العنبري" كو الله "معاذ العنبري" في والد "معاذ العنبري" في شخبه كو خط كلما اوراس قاضى سے مراد أبو شيبه إبراهيم بن عشمان العبسي بين بن كوكن و يگر محدثين في بحص ضعيف اور متروك الحديث قرار ديا ہے ، البذا ضعيف بر جرح كرنا اور لوگوں كواس كى حقيقت ہے آگاه كر چندال عيب نہيں ہے -

# 

قاضی ہونے کا کوئی لحاظ نہیں رکھا۔ بیتو ان کی صاف گوئی تھی، جو قابل ستائش ہے۔ آپ ندمت میں ذکر کر رہے ہیں!

# صالح الري كا قول:

''عفان کتے ہیں کہ میں نے صالح المری کے سامنے تماد بن سلمہ بھری (وفات ۱۹۷ھ) کی بیان کردہ احادیث پیش کیں، تو اس نے کہا کہ وہ جھوٹا ہے۔ • (دو اسلام ۱۰۲)

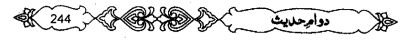
#### جواب:

اس میں بھی کوئی قباحت نہیں، انہوں نے جو جرح کی ہے، اپنے علم کا اظہار کیا اور حق علم ادا کیا۔

## يزيد بن ہارون کا قول:

''یزید بن ہارون کہتا ہے کہ زیاد بن میمون نے ایک بی حدیث مجھے تین موقعوں پر سنائی اور ہر مرتبہ نے راوی جڑ دیئے۔ چنانچہ میں نے قتم کھائی کہآ ئندہ اس کی کوئی حدیث بیان نہیں کروں گا۔'' (دواسلام ۱۰۲)

- صحیح مسلم ، المقدمة: ١٦/١ ـ اصل مصدر میں بیہ ہے کہ عفان کہتے ہیں: "میں نے حادین سلم کو صالح المری ہے حدیث سائی، تو انھوں نے کہا صالح نے جموث بولا ہے" اور صالح المری کو دیگر محدثین نے بھی ضعیف اور متر وک الحدیث قرار دیا ہے ، لہذا حماد بن سلم کا قول درست ہے ، جو کہ محدثین کی حق گوئی اور عظمت پر دلالت کرتا ہے۔
- صحیح مسلم المقدمة: ١٢/١ يبال بحى جموث كوجموثا كمنے والى بات ب، كوتكه زياد بن ميمون كو ويگر محدثين نے بھى واهى الحديث اور متروك قرار دیا ہے ويكسيں: لسان المعيزان:٤٩٧/٢)



#### جواب:

اس سے تو معلوم ہوتا ہے کہ محدثین حدیث کے بارہ میں سخت احتیاط سے کام لیتے تھے۔ ای وجہ سے حدیث کی حفاظت ہوئی۔

## حزة الزيات كا قول:

' علی بن مسمرکونی کہتا ہے کہ میں نے اور حمزہ نے أبان بن أبي عیاش سے قریباً ایک ہزار احادیث سی تھیں۔ حزہ بیان کرتا ہے، ایک رات خواب میں حضور مُلْقِیْم کے دیدار نصیب ہوئے۔ میں نے وہ تمام احادیث آنحضرت طَاقِیْم کو سنائیں۔ حضور طَاقِیْم نے صرف پانچ چھ احادیث کو شیح قرار دیا اور باتی کے متعلق فرمایا: بیں انہیں نہیں پیچانتا۔'' • (در اسلام: ۱۰۲)

#### <u> جواب:</u>

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ جھوٹے راویوں کا جھوٹ جھے محدثین واقعات سے ثابت کرتے تھے۔ای طرح کچھ فیبی اشارات سے بھی ان کی تائید ہوتی تھی۔اوران فیبی اشارات کے بعدانی جبتو کو تیز کر دیتے تھے۔

## ابواسحاق الفزارى كا قول:

''ابواسحاق فرازی فرماتے ہیں کہ صرف مشہور اور معتبر راویوں کی احادیث بیان کرو، لیکن اساعیل بن عیاش کہتے ہیں کہ مشہور راویوں سے بھی کوئی

● صحیح مسلم۔ المقدمة: ١٢/١ - يهال بھی على بن مسهر اور حمزه الزيات نے ضعيف آول ك متعلق الله متعلق الله على بن مسهر اور حمزه الزيات نے ضعيف آول ك متعلق الي بات كي بهت بين الله عباش كو ويكر محدثين في متعلق الله عبال عبال (١٩/٢)



حدیث روایت کرے تو مت مانو لیکن کی بن معین کہتے ہیں کہ اساعیل ثقہ ہے۔'' • (دو اسلام: ۱۰۲)

#### تواب:

آپ فن جرح و تعدیل جب سمی استاد سے پڑھیں گے، تو آپ کی حیرت گم ہو جائے گی اور آپ کومعلوم ہو جائے گا کہ یہ باتیں سس بناء پر کہی گئیں۔ ایک ہی راوی کے متعلق جب اہل فن کا اختلاف ہو، تو وہاں کیا کرنا چاہئے۔ ہر ایک امام اپنے علم کی بناء پر کہتا ہے۔ پھر ایک امام ایک شے کو باعث جرح خیال کرتا ہے اور ووسرانہیں کرتا۔ ایسی صورت میں ترجیح کس کو ہوگی۔ بھی آیک ہی امام ایک شخص کے متعلق دو باتیں کہہ جاتا ہے، اس کا مطلب کیا ہوتا ہے۔ یہ سب باتیں فن کی

صحیح مسلم۔ المقدمة: ١٢/١ - اصل الفاظ یہ بین کہ امام ابو اسحای الفزاری فرماتے بین:
 "بقیه ہے وہ احادیث لکھو، جومعروف راویوں سے بیان کرتا ہے اور جو روایات غیر معروف لوگوں سے بیان کرے، وہ نہ لکھو اور اِسماعیل بن عمیاش جیاہے معروف لوگوں سے روایت کرے یا غیر معروف لوگوں سے روایت کرے یا غیر معروف لوگوں ہے بیان کرے، اس سے مجھ بھی نہ لکھو۔"

اساعیل بن عیاش شامی کے متعلق رائع موقف ہے ہے کہ جب وہ المل شام سے روایت کریں، تو ان کی روایت سے بو ان کی روایت صعیف کی روایت سعیف ہوتی ہے ، اور امام یکی بن معین نے اساعیل کو مطلقاً ثقت نہیں قرار دیا۔ بلکدان سے خدکورہ بالا تفصیل علی معقول ہے۔ ویکھیں: تعدد ب الکھال ۱۷٦/۳۔

اور جہاں تک ابو راحاق الفزاری سے معقول قول کی بات ہے، تو اس کا سبب حفظ و صبط اور صدق و عدالت میں جرح نہیں، بلکہ اس کی وجداور ہے، جیسا کہ ابو صافح بیان کرتے ہیں: کان الفزاری قد روی عن إسماعيل بن عياش ثم ترکه، و لك أن رجلا جاء إلى أبي إسحاق ، فقال يا أبا إسحاق اذكرت عند إسماعيل بن عياش، فقال إسماعيل : أيما رجل لو لا أنه شكى ! ( تهذيب الكمال: ۱۷۹/۳) للفاجب ابواسحاق ككام كا سبب معلوم ہو گيا، تو معلوم ہوا فذكوره ) بالاتفصيل بى رائج ہے اور ابواسحاق كا قول مرجوح ہے۔

# وامرحديث كراها المحالية المحال

واقفیت کے بعد ہوتی ہیں۔

### اعتراض:

روح بن عبدالرحمٰن کے متعلق امام مالک کی میہ رائے تھی کہ وہ ثقه نہیں، لیکن ابوزرعہ اسے ثقه سجھتے ہیں۔ یہی حال مندرجہ ذیل راویوں کا ہے۔ رادی کا نام غیر ثقه کہنے والا ثقه سجھنے والا شعبہ مدنی امام مالک احمد بن حنبل، یجیٰ بن معین، ابن عدی ● ابوالحویرث امام مالک ابن حبان ●

 شعبه بن دینار الهاشمی کوامام احم تے "ما أزى به بأسا" ابن معین تے "لیس به بأس و هو أحب إلى من صالح مولى التوأمة ، لا يكتب حديثه" تَجْلَلُ بُ "جائز الحديث" قرار ويا ے ابن عدی نے "لا باس به" جب كدامام مالك نے "ليس بنقة" امام ابوحاتم "ليس بقوي" اور نسائی اور جوز جانی نے "لیس بالقوی" أبو زرعه اور ساجی نے "ضعیف" ابن حبال فرماتے ہیں: "روى عن ابن عباس ما لا أصل له حتى كأنه ابن عباس آخر!" أمن سعد في "له أحاديث کثیرہ و لا یحتج بہ" اور حافظ ابن حجر الشائنے نے امام بخاری الشنہ سے نقل کیا ہے کہ "یتکلم فیہ مالك و يستنمل منه " ان تمام اقوال كو مدنظر ركھتے ہوئے شعبہ بن دینار كا "ضعیف" ہونا ہى راجح ے \_ کیونکہ جارمین کی تعداد زیادہ ہے اور جرح بھی مفسر ہے۔ جیسا کہ حافظ ابن تجر فرماتے ين "صدوق سيىء الحفظ" حواله جات كي لي ويكوين: "الكامل في الضعفاء : ٢٣/٤ ، الجرح والتعديل :٤/٣٦٧، الضعفاء للنسائي: ٥٦ (٢٩١)، أحوال الرجال: ٦٣٣ (٢٢٢)، المجروحين لابن حبان:٣٦١/١ (٤٧٥) ضعفاء العقيلي:١٨٥/٢، الطبقات الكبرى: ٥/٤ ٢٩ ، تهذيب الكمال: ١٢/ ٤٩٧ ، تهذيب التهذيب: ٤/٣٠٣ ، تقريب التهذيب: ٢٦٦ ٪ عبد الرحمن بن معاوية أبو الحويرث الأنصاري المدنى كوابن معين في "نقه" أورابن حمال نے "النقات" میں ذکر کیا ہے۔ جب کہ اس کو امام مالک نے "لیس بنقة" این معین نے "لیس يحتج بحديثه" نمائي نے "ليس بثقة" الوحاتم نے "ليس بقوى بكتب حديثه و لا يحتج به"كها ب\_ اين عدى قرمات عين: "إبو الحويرث هذا ليس له كثير حديث ، مالك أعلم به لأنه ٢

دوامر حدایث فرقد ایوب دابن حبان یکی بن معین ● شرصیل بن سعید ابن عدی، محمد بن سعد سفیان بن عیدین، ابن حبان اور

سفیان کن عیکینه، این سبان اور یخیٰ بن معین ●

#### جواب:

اس اختلاف کا جواب ہو چکا ہے کہ اس اختلاف میں فیصلہ کرنے کیلئے فن جرح و تعدیل کی طرف رجوع کرنے کی ضرورت ہے۔ یہ باتیں اس سم کی نہیں کہ جہاں آدمی حیران ہو جائے۔ علاء محققین نے ایسے مقام پریہ فیصلہ فر مایا ہے کہ جرح اگر عصہ کی حالت کی نہ ہو اور جرح مفسر ہو، جرح میں ایسا سبب بیان کیا جائے، جو بالا تفاق جرح کا سبب ہے، تو جرح کومقدم کیا جائے گا، کیونکہ ثقتہ کہنے والے کے قول کی بنیاد عدم علم پر سمجی جائے گی اور عالم کا قول غیر عالم پر مقدم ہوتا ہے۔ اگر جرح مفسر نہ ہو، یا ایسا سبب بیان کرے، جو بالا تفاق جرح کا سبب نہ ہو، یا غصہ کی حالت میں کہ، تو اس صورت میں ثقہ کہنے والے کا قول معتبر ہوگا، انسان کا علم محیط نہیں، کی بیشی ضرور ہوتی ہے۔

اس باب میں مصنف نے جو کچھ بھی ذکر کیا ہے، اس کے دوجھے کئے جاسکتے ہیں:

 <sup>◄</sup> مدني و لم يرو عنه شيئاً " حافظ ذهبى فرمات بين: 'ضغف" اور حافظ ابن حجر راطف كهت بين المستحديق سي الحديث المحت المحت

<sup>•</sup> فرقد بن يعقوب السبحي كو امام ايوب ،أحمد، ابن القطان، على بن المديني ، بخازى، يعقوب بن شيبه ، نسائى، ابو حاتم ، ابن سعد، حاكم ابو أحمد، ابو زرعه اور دارقطني في ضعيف قرار ديا ہے، اك طرح اين معين في بحل ايك روايت على است "ليس بذاك" كما ہے۔ لبذا اس كا ضعف بى رائح ہے۔ ويكھيں: "تهذيب الكمال: ١٦٤/٢٣، تهذيب التهذيب: ٢٣٦/٨

برق صاحب نے بیاساء" فتح العلهم شرح مسلم": ١٤١، عقل کی بین۔

دوام حديث ( دام حديث

بعض باتیں تو وہ ہیں، جو ہم عصر علماء کی ایک دوسرے پر کسی جذباتی امر کی بناء پر چوٹ ہے، سواس کا کوئی اعتبار نہیں۔

اور بعض باتیں وہ ہیں جو صحح ہیں۔ واقعی وہ آ دمی جن کوعلاء نے مجروح قرار دیا ہے، مجروح ہیں۔ باقی اختلافی باتوں کے متعلق میں نے پچھ لکھ دیا ہے اور باقی کے لئے فن کی طرف رجوع کرنا چاہئے۔ ●



اس کی تفصیل گزر چی ہے۔



# حدیث یرایک مکالمه

اس باب میں مصنف نے ایک مکالمہ ذکر کیا ہے، میں مناسب سمجھتا ہوں کہ اس مکالمہ کو تھوڑی تبدیلی کے ساتھ ذکر کروں، جس میں مصنف کی سب باتیں قریب قریب آ جا کمیں۔

مصنف''دواسلام''نے اس مکالمہ کی بنیاداس امر پر رکھی ہے کہ'' میں ہمارے علماء کا خیال ہے کہ حدیث وحی خفی ہے'' گر اس مقالہ کے متعلق جو شیح ہائت ہے، لکھ چکا ہوں۔ یہاں بھی بطور تمہید ذکر کر دیتا ہوں تا کہ بھے میں دفت نہ ہو۔

## وجي کي اقسام:

حدیث قولی کا کچھ حصہ تو اسی طرح وقی ہے، جس طرح قرآن مجید یعنی بذریعہ چرکی آن مجید یعنی بذریعہ چرکی آن مخضرت ملک گا گا میں ملو ہے اور بیا حصہ متلونہیں۔ ان احادیث میں سے بعض میں اللہ تعالی کا ذکر بھی ہے۔ ان کو ''احادیث قدسیہ'' کہتے ہیں۔

اور بعض احادیث وہ ہیں، جو اللہ تعالیٰ نے بلا واسطہ پس پردہ باتیں کہیں۔ ان میں بھی اگر اللہ تعالیٰ کا لفظ ہو، تو احادیث قدسیہ ہی کہتے ہیں، اور بعض وہ ہیں، جو اللہ تعالیٰ نے بذریعہ وجی عطا فرمائیں۔

بعض وقت آنخضرت مُلَّيِّةً كو بذريعه خواب آگاه كيا گيا اور بعض وفعه بذريعه كشف كچھ حالات بتائے گئے ۔ان تمام كو وقى ہى كہتے ہيں۔

بعض احادیث وہ ہیں،جو جبرائیل نے عمل کرکے دکھائیں، جیسے پانچ نمازیں۔



یہ بھی حقیقت میں وحی ہی ہیں۔

اور بعض حدیثیں ایسی ہیں، جو آنخضرت طَالِیًا نے قرآن سے استباط کرکے کہی ہیں۔ اور آپ کی عملی روایات جن کا تعلق وین سے ہے، وہ سب کی سب قرآن سے ماخوذ ہیں۔ یا دوسری صورت میں آپ طَالِیُ کو الله تعالی نے واقف کھرایا ہے۔

# كن امور مين آنخضرت مَنْ اللَّهُ كَلَّ اقتداء ضروري نهين

اور جوتقریری حدیثیں ہیں، ان کا تعلق اگر دین سے ہو، تو اس کا یہ مطلب ہے کہ آنخضرت عَلَیْمُ نے اس کو ناجائز نہیں سمجھا۔

اور بعض روایات الی بین، جن کا تعلق آپ مَلَایُمُ کی قبل از بعثت کی زندگی ہے۔ یا اس بین آپ مَلَایُمُ کی شکل وصورت، ولادت اور تربیت کا ذکر ہے۔ ان کو وحی یا دین نہیں کہ سکتے، یعنی ہمارے لئے وہ چیزیں دین کی نہیں ہیں۔ یعنی ہم ان امور میں آپ کی اقتداء کرنے کے مامور نہیں۔

باتی رہیں وہ باتیں، جن کا تعلق امور دنیا ہے ہے، مثلاً روئی کھانا، پانی پیناء اٹھنا بیٹھنا، سونا جاگنا، چلنا پھرنا، مرد وعورت کے تعلقات اور دوسرے دنیوی امور، بیسب ایسے ہیں کہ آپ شائیم اپنی عادت اور طبیعت کے موافق کرتے تھے۔ مگر ان امور میں آپ شائیم احکام الہیدی خلاف ورزی نہیں کرتے تھے۔

اس واسطے ان افعال سے جواز تو ثابت ہوتا ہے، اگر چدان کا وی ہونا ثابت نہیں ہوتا۔ اس بناء پر آنخضرت مُلَّلِمُ کی بعثت کے بعد کے تمام افعال کو ہم بطور جیت تسلیم کرتے ہیں۔ یہ معنی ہے وی خفی کا۔ لینی آپ مُلَّلِمُ کی تمام تر زندگی اس معنی سے معصوم تھی کہ آپ مُلَّلِمُ نے جو کیا، تھم الٰہی کے مطابق کیا، خداکی نافر مانی نہیں کی۔ اگر کسی وقت آپ مُلَّلِمُ نے جو کیا، تھم الٰہی کے مطابق کیا، خداکی نافر مانی نہیں کی۔ اگر کسی وقت آپ مُلَّلِمُ ہے کوئی الی بات سرزد ہوتی، جو منشائے الٰہی کے



مطابق نہ ہوتی ، تو اللہ تعالی فوری طور پر آپ ٹالڈی کو اس ہے مطلع فرما دیتے۔

#### ن الآل بدريد هن

حدیث، قرآن کا بیان اور اس کی عملی صورت ہے، آنخضرت طابع نے جوفر مایا، یا تو قرآن سے سمجھایا، یا قرآن کی تفسیر میں ارشاد فر مایا، لہذا قرآن کی طرح حدیث بھی جست ہے۔

### منكرحديث

قران کی طرح حدیث کیے ہوسکتی ہے؟ حدیث اگر آنخضرت مُلَّاتِم کی سمجھ ہے ، تو ظاہر ہے کہ وہ قرآن کی طرح نہیں۔ یا تفسیر ہے ، تو تفسیر بھی سمجھ ہے لہذا حدیث کو قرآن کی طرح خیال نہیں کر کتے۔ قرآن کی طرح خیال نہیں کر کتے۔

### قائل حديث

آپ نے میرا مطلب نہیں سمجھا! میں حدیث کوکل الوجوہ قرآن کی طرح نہیں سمجھتا، بلکہ جست ہونے میں قرآن کی طرح نہیں سمجھتا، بلکہ جست ہونے میں قرآن کی ظرح سمجھتا ہوں۔ پچھ حصہ قطعاً بذریعہ وی ہے اور جو بذریعہ وی نہیں، چونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کے خلاف کوئی اصلاحی بات نہیں کی، اس کئے اللہ تعالیٰ کی رضا اس کے متعلق ہوگئ ہے۔

### منكر حديث

اگر حدیث کا میجی حصد بذرید وی ہے، تو باتی حصد اگرچہ بذرید وی نہیں۔ گر وی کی طرح ہے، تو کیا وجہ ہے کہ رسول اگرم بڑا گئا اور آپ کے صحابہ کرام نے قرآن کو لکھتے اور محفوظ رکھنے کیلئے تمام تر انسانی وسائل اختیار کئے، لیکن حدیث کو نہ صرف نظر انداز کردیا، بلکہ حضور مڑا گئا نے احادیث لکھنے سے منع فرما دیا اور صدیق و فاروق



نے احادیث کومٹانے اور جلانے کیلئے ہرممکن تدبیر اختیار کی، حدیث اللہ کا پیغام ہواور صحابہ اسے جلاتے پھریں، کیوں؟

## قائل حديث

آپ کوبعض غلط روایات کا دھوکہ ہوا ہے۔ ابوبکر صدیق ڈھٹٹ نے تو ابنا رویہ بھی رکھا کہ مسائل کا قرآن اور حدیث کی روسے فیصلہ کرتے۔ اور آنخضرت مُلٹین کی کتاب جس میں زکوۃ کا مسئلہ مفصل لکھا ہوا تھا، اس کی ایک نقل حضرت انس ڈھٹٹ کو لکھوا دی۔ اس طرح باتی عمال کو اس کی نقلیں بھجوا دیں۔ جیسے قرآن مجید آخضرت مُلٹین کی زندگی میں منتشر تھا، ایک جگہ کسی مصحف میں آخضرت مُلٹین کی زندگی میں منتشر تھا، ایک جگہ کسی مصحف میں آخضرت مُلٹین کی زندگی میں منتشر تھا۔ ایک جگہ کسی مصحف میں آخضرت مُلٹین کی اور منانے کی روایات سب غلط ہیں، جیسا کہ میں نے پہلے ثابت کیا احادیث کوجلانے اور منانے کی روایات سب غلط ہیں، جیسا کہ میں نے پہلے ثابت کیا

منكرحديث

اللہ تعالیٰ نے بیہ دوقتم کے پیغامات کا سلسلہ کیوں شروع کیا تھا، کیا اللہ کے خزانہ میں الفاظ کی کمی تھی؟ یا کوئی خاص مصلحت اس دو رنگی کی متقاضی تھی؟

### قائل حديث

قرآن مجید بمزلة متن کے ہے اور حدیث بمزلد بیان کے ہے۔ اصل اور بیان میں جو فرق ہے، اس کا تقاضا یک ہے کہ ان کیلئے الگ الگ طریقہ ہو۔ اگر چہ بعض

اس خط کی تفصیل گزر چکی ہے۔ دیکھیں

تفصیل کے لیے ویکھیں:



احادیث قرآن کی طرح من جانب الله ہیں، گر پھر بھی بیان کا درجہ رکھتی ہیں۔ اگر چہ حدیث کے ساتھ ملتا جاتا ہے، حدیث کے مطلع کرنے کا طریقہ الگ الگ قرآن کی حفاظت کے ساتھ ملتا جاتا ہے، حبیبا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں۔

### منكرحديث

بات تو صاف ہے، اللہ تعالی نے رسول کریم کو جو کتاب بذریعہ وجی عطا فرمائی محلی ، اس کا نام قرآن ہے، نہ کہ صحیح بخاری۔

﴿ أُوحِينا إليكُ هذا القرآنِ ﴾

''ہم نے تیری طرف اس قرآن کو وجی کیا۔''

وی کے لفظ میں وی کے تینوں مفہوم لاز ما آجاتے ہیں، اللہ نے سارے قرآن میں کہیں نہیں کہا کہ وی بواسطہ جریل ہم قرآن اتار رہے ہیں اور وی کے باقی طریقے حدیث کے نازل کرنے کیلئے استعال کررہے ہیں۔

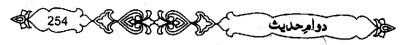
# قائل حديث

ہم بھی پہنیں کہتے کہ قرآن کے ساتھ ایک کتاب قرآن کی طرح بمزلہ متن کے ہم بھی پہنیں کہتے کہ قرآن کے ساتھ ایک کتاب قرآن کی طرح بمزلہ متن کے ہم تو یہ کہتے ہیں، اصل کتاب قرآن ہی ہے، حدیث اس کا بیان اور تفسیر ہے، خواہ وہ صدیث بخاری کی کتاب میں ہو یا مسلم کی کتاب میں یا کسی دیگر کتاب میں۔ اور پہلے بیان ہو چکا ہے، بواسط جریل ہی قرآن نازل ہوا ہے۔

﴿نزل به الروح الأمين ﴾ "اس كوروح الأمين ﴾ "اس كوروح الامين في أن كيا-" الكياء" الكياء بالكياء الكياء الكيا

<sup>🛈</sup> يوسف:٣

<sup>🗣</sup> الشعراء: ١٩٣



﴿ نِباني العليم الخبير ﴾ \* " 
" مجمع عليم وخبير نے بتايا ہے۔ "

اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ بعض حدیثیں من جانب اللہ ہیں اور جو اجتہادی ہیں، وہ بھی حکماً من جانب اللہ ہیں۔

# مدیث قرآن کی طرح جت ہے:

آیت ﴿ فردوہ إلى الله والرسول ﴾ (اپنج جُمَّرُ ہے کا فیصلہ اللہ اور اس کے رسول سے کراؤ) سے بھی صاف ظاہر ہے کہ آنخضرت نگاتی کی حدیث قرآن کی طرح جمت ہے۔

اسی طرح میہ آیت بھی ہمارے اس دعویٰ کی موید ہے:

﴿ قِلَ إِنْ كُنتِم تَحْبُونِ اللَّهِ فَاتَبْعُونِي ﴾ •

'' اُگرتم الله تعالیٰ ہے محبت کرتے ہو،تو میری اتباع کرو۔''

اس کے بعد فرمایا:

﴿ قُلُ أَطِيعُوا اللهِ والرسول فإن تُولُوا فإن الله لا يحب الكافرين﴾

'' الله اوررسول كا تحكم مانو، اوراً گر پھر جائيں (تو كافر ہیں) الله كافرول سے محت نہيں كرتا۔''

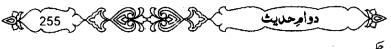
اس فتم كى بهت سي آيات بين، جن مين آنخضرت عَلَيْتُمْ كى اتباع اور اطاعت كا

<sup>€</sup> التحريم: ٣

<sup>🛭</sup> النساء: ٥٦٩

<sup>🗗</sup> آل عمران:۳۱۰

<sup>🗗</sup> آل عمران:۳۲



حکم ہے۔

یہ آیات صراحناً دلالت کرتی ہیں کہ حدیث کو ماننا اور اس پرعمل کرنا ایمان پر موقوف ہے۔

آپ کا یہ کہنا کہ'' وی کے لفظ میں وی کے نتیوں مفہوم آ جاتے ہیں'' بالکل خلاف عرف وعقل ہے۔ وی کے مفہوم میں اگر چہ نتیوں مفہوم درج ہیں، مگر ضروری نہیں کہ استعال میں نتیوں مفہوم مراد ہوں، ورنہ لازم آئے گا کہ جہاں لفظ وی ہو، وہاں نتیوں مفہوم مراد ہوں اور یہ بداہت طلل ہے۔ بلکہ ہوسکتا ہے کہ یہاں وی سے صرف ایک ہی طریقہ مراد ہو، جیسا کہ قرآن نے خود صراحت کی ہے۔ قرآن نے جب تکلم کے تمین ظریقوں کو بصیغہ ''او'' بیان کیا ہے، جس کا مطلب تقسیم ہے، اب ہر وی میں ان تیوں طرق کو درج کرنا کیسے میچے ہو

# منكرحديث

قرآن سے تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ قرآن ہی بصورت وجی نازل ہوا ہے۔ مثلاً قرآن میں ہے:

اورآپ کہتے ہیں، حدیث بھی ساتھ اتری ہے۔ ایک اور آیت ویکھئے:

<sup>🕡</sup> ویکصین الشوری: ۱ ه

نہکورہ بالا آیت کریمہ کے درست الفاظ یہ ہیں:﴿ و أوحي إلى هذا القرآن لأنذر كم به ﴾
 (الانعام: ۱۹) بعدوالے ایمیشن میں برق صاحب نے اپنی كتاب میں اس آیت كی اصلاح كردى محقی۔



﴿ إِنَا أَنْزِلْنَاهُ قَرِآنَا عَرِبِياً ﴾ ''ہم نے قرآن نازل کیا، جوعر بی زبان میں ہے۔''

اورای طرح محفوظ ہے:

اور دوسری طرف حدیث کا باطل نے ایبا پلستر بگاڑا که لاکھوں آفتاب ماہتاب کیکر ڈھونڈو، تو حقیقت کا سراغ نہ لگ سکے، إلا ماشاء الله!

### قائل حديث

<sup>🗣</sup> يوسف: ٢

<sup>🛭</sup> فصلت: ۲



(حدیث) دونوں کی حفاظت کرکے (جیسا کہ ہم بیان کر چکے ہیں) قرآن کو باطل ہے بالکل محفوظ کر دیا ہے۔ آپ کے خیال میں صرف لفظوں (چھکے) کی حفاظت ہوئی ہے، نہ مفہوم کی!

#### منكرحديث

آپ نے آیت ﴿ الله واطبعوا الله واطبعوا الرسول ﴾ (الله اور رسول وونوں کی اطاعت کرو) پڑھی، گر پوری نہیں پڑھی۔ ﴿ واُولِي الأمر ﴾ کوچھوڑ گئے ہیں۔ ساری آیت کا یہ مطلب ہوا کہ الله، رسول اور حاکم وقت (جوتم میں ہے ہو) کو مانو، اگر رسول کی اطاعت کا یہی مطلب ہے کہ آپ کے تمام اقوال پر ایمان لاؤ، تو پھر حاکم وقت کے اقوال پر بھی ایمان لانا پڑے گا، کیونکہ اللہ نے اس کی اطاعت کا بھی ویے ہی تھم دیا ہے، کئی بادشاہ مصنف بھی تھے، مثلاً باہر نے ''تزک باہری''کھی، جہا گیر نے ''تزک جہا گیری'' اور اور نگزیب کی بھی ایک آ دھ کتاب موجود ہے۔ یہ جہا گیر نے ٹرنگ باہری اور جہا تگیری پر بھی ایمان الیے زمانے میں "اولی الامر " تھے، تو کیا ہم تزک باہری اور جہا تگیری پر بھی ایمان لائے پھریں؟

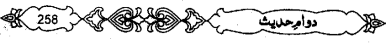
### قائل حديث

آپ نے بے سوچے سمجھے بات کہددی ہے۔ اصل بات سے کہ اللہ کے رسول کی اطاعت اور "أولى الامر"کی اطاعت میں زمین آسان کا فرق ہے:

# اطاعت ِ رسول كالمطلق تحكم:

اللہ کے رسول کی اطاعت مطلق ہے اور اولی الامرکی اطاعت اس قید کے ساتھ مقید ہے کہ اللہ اور اس کے رسول کے حکم کے خلاف نہ ہو۔ اس واسطے

<sup>🛈</sup> النشأء: ٩٥



نزاع کی صورت میں صرف اللہ اور اس کے رسول کا ذکر کیا ہے، فرمایا:
﴿ فردو ہ إلى الله و الرسول ﴾ •
"اللہ اور اس کے رسول مَالَّيْمُ کی جانب لے آؤ۔"

(2) امیر کی اطاعت اس کے زمانہ کے ساتھ مخص ہے۔ رسول کی اطاعت دائی ہے۔
مطلق اور دوام کا اگر آپ فرق کرتے، تو یہ نہ کہتے کہ'' تو کیا ہم تزک بابری اور
تزک جہا تگیری پر ایمان لاتے پھریں۔؟'' اگر ان کے احکام قر آن وسنت کے
خلاف ہیں، تو ان کی اطاعت ان کے وقت بھی منع تھی، اگر خلاف نہیں، صرف
وقتی با تیں تھیں، تو بعد میں ان پر ایمان لانے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ جب
آپ خود کہتے ہیں کہ اقوال رسول پر ایمان لانا بھی ٹھیک ہے، بشر طیکہ کہیں سے
کوئی قول رسول مل جائے، تو پھر اقوال رسول کے قابل ایمان ہونے نہ ہونے
کی بحث فضول ہے۔ آپ کو صرف حدیث کے محفوظ ہونے پر بحث کرنی

اور جواحادیث تواتر سے ثابت ہیں، جیسے اذان وا قامت، بنے وقی نمازیں، ان کی تعداد وغیرہ ، ان پرائمان لے آئیں۔

باتی آپ کا یہ کہنا: اگر اقوال رسول مل جاتے، تو مجھے یقین ہے کہ ہر لفظ قرآن مکیم کی تشریح ہوتا اور قرآن پر ایمان لاتے ہی وہ ہمارے دائرہ ایمان میں شامل ہوتے'' بالکل بجا، اقوال رسول واقعی قرآن کی تشریح ہیں اور جو قرآن کو مانتا ہے، اس کیلئے لازم ہے کہ اس کی تشریح کو بھی مانے۔

منكرحديث

رسول اس لئے ہے کہ قوانین کو نافذ کرے۔ رسول خدا جب تک بقید حیات

<sup>. 🛈</sup> النساء:. ٩٥



رہے، صرف انہی قوانین کی تعمیل کراتے تھے، جن کی تفصیل قرآن نے دی ہوئی تھی۔ رسول قرآن کے علاوہ کسی اور چیز کا حکم دینے کی جرات بھی کر سکتے تھے، انہیں تو بار بار کہا جار ہاتھا:

وبلغ ما أنزل إليك من ربك،

" ای رسول! تم وہ احکام امت تک پہنچاؤ، جوہم تہمیں دے رہے ہیں۔"

آپ ایک چھوٹا سا نقط پیش نظر رکھیں کہ رسول اکرم علی آئے گی دوھیشتیں تھیں،
وہ پیغیر بھی تھے، بشر بھی، بحیثیت پیغیر ہم ان کی اطاعت پر مامور ہیں اور بحیثیت بشر
الفد اور اس کے رسول نے ہمیں کمل آزادی دے رکھی تھی کہ ہم چاہیں تو کھلنے پینے،
چلا بھر نے اور گفتگو میں حضور کی روش اختیار کریں یا حدود شریعت کا خیال رکھتے
ہوئے اپنی پیند، اپنے نماق، اپنے ملک و ماحول اور اپنے رجحان سے کام لیں۔ تاریخ
میں ایسے واقعات موجود ہیں کہ بعض اوقات صحابہ نے آپ کی بشری ہدایات یا
مشوروں پر عمل نہیں کیا تھا۔ مثلاً جب آپ کے غلام زید نے آپی ہوی کو طلاق دینا
چاہی، تو آپ نے فرمایا تھا: ﴿ اُمسائِ علیا و وجل ﴿ اللاق مت دو)
کین زید نے یہ مشورہ قبول نہ کیا۔ اس طرح جنگ بدر کے قیدیوں کے متعلق حضرت
عمر دوائی کا اصرار تھا کہ انہیں قبل کر دیا جائے، لیکن حضور نہ مانے اور وحی نے عمر کی تائید
کر دی۔ ﴿ حضور نے گیارہ نکاح کئے تھے، لیکن جمیں اس کی اجازت نہیں، ﴿ حضور

<sup>🕕</sup> المائدة: ٧٢

<sup>🛭</sup> الأحزاب: ٣٧

ويكيس: صحيح مسلم: كتاب الجهاد والسير، رقم الحديث (١٧٦٣)

<sup>·</sup> ويكيس: الأحزاب: ٥١



نے ایک اندھے سے بے التفاتی فرمائی تھی، جس پر سورۃ عبس نازل ہوئی اور ملک العرش نے اپنے محبوب کو ہلکی ہی ڈانٹ میلا دی۔

اسی طرح چند اور واقعات بھی موجود ہیں، جہاں صحابہ نے حضور کے بشری رجھانات سے آزاد ہوکراپی راہ خود تکالی تھی اور یہی اسلام کا سب سے بڑا دصف ہے کہ قرآن کے گئے ہوئے چند سادہ سے ابدی احکام کے سوا ہم کسی اور ہنگامی یادتی روایات کے لئے قطعاً مامورنہیں۔''

### قائل حديث:

یہ بات ہم بھی مانے ہیں کہ رسول اللہ مُنَافِعُ اللہ کے احکام نافذ کرتے ہے اور ساتھ یہ بھی ہے کہ خود بھی اس پر عمل کرتے اور احکام کی تشریح بھی کرتے تھے۔ یہ کیسے ہوسکتا ہے کہ وہ اپنی طرف سے کوئی حکم دیں، آپ مُنَافِعُ وہی احکام بیان فرماتے ہے، جن کے بیان کرنے کے مامور تھے۔ اب نزاع صرف اس امر میں ہے کہ آپ مُنَافِعُ نے قرآن کی کیا تشریح کی اوران پرکس طرح عمل کیا؟

آپ کا بید خیال ہے کہ ہمارے پاس جناب کی تشریح اور عمل کی کوئی صورت موجود نہیں۔ ہم کہتے ہیں کہ موجود ہے۔ مطلق حدیث کا انکار کرنا، تو بدیہیات کا انکار کرنا ہے، کیونکہ بہت می احادیث متواتر ہیں، جن کا تعلق قرآن کی تشریح اور عملی صورت کے ساتھ ہے۔

اس کے بعد آپ نے جوایک نکتہ بیان کیا ہے اور اس نکتہ کے بیان میں حدیث سے مدد کی ہے (حالانکہ وہ حدیثیں ثبوت کے لحاظ سے ان احادیث سے زیادہ وزنی نہیں، جونماز کے احکام بتلاتی ہیں اور جن کا آپ انکار کرتے ہیں) اور دعوے کی

ویکھیں: سنن الترمذی: أبواب تفسیر القرآن، باب من سورة عبس، رقم الحدیث (۳۳۳۱)
 اس حدیث کوامام این حمالن، حاکم اور قهی پختیات "صحیح" قرار دیا ہے۔



دلیل میں ایک الیی صورت اختیار کی ہے، جس سے دعویٰ بی باطل ہو جاتا ہے، گروہ کلتہ ایسا ہے کہ اس میں کسی کو اختلاف نہیں، خاص کر حدیث کے ماننے والوں کو اس میں کس طرح اختلاف ہوسکتا ہے، جب کہ وہ نکتہ حدیثوں سے ہی ثابت ہے۔

یں سرس احمالات ہوسما ہے، جب یہ وہ معتد طدیوں سے ہی تا بہت ہے۔

گر نکتہ کی تشریح میں ہمارا آپ کا اختلاف ہے۔ ہم ہراس قول و فعل و تقریر کو

بحثیت پنجبر سلیم کرتے ہیں، جس کا دین سے تعلق ہو۔ اور جس کا تعلق دنیا سے ہو،

ان امور میں آپ سُلُونِم کے قول و فعل اَور تقریر کو بحثیت بشر دیکھتے ہیں۔ مثلاً

آپ سُلُونِم نے مجوروں کی تلقیح کے متعلق مشورہ دیا تھا، وہ دنیوی بات تھی۔ اس

واسطے آپ سُلُونِم نے فرمایا:

" أنتم أعلم بأمور دنياكم"

اور جونماز، روزے، جج، زکوہ ، عالم برزخ ، عالم آخرت اور دیگر امور بیان فرمائے ہیں، وہ دین امور ہیں۔ اس مسلم کی تشریح ذرا طویل ہے۔ اس طرح آپ ساتھ نے بریہ تھ اللہ کا مشورہ دیا تھا کہ خاوند کے پاس رہے۔ وہ ویندی بات تھی۔ چونکہ بیدایک مشتبہ بات تھی۔ اس واسطے بریرہ نے پوچھ لیا کہ بیدآپ کا تھم ہے یا مشورہ ؟ جہال بات مشورہ کی ہو ظاہر ہے، وہ دنیاوی امر ہوگا۔ اس واسطے مشیر کو آخضرت ساتھ کے خلاف مشورہ وینے کی اجازت ہے، گر مشورہ کے بعد جب آپ ساتھ کے خلاف مشورہ وینے کی اجازت ہے، گر مشورہ کے بعد جب آپ ساتھ کی مشورہ ہو یا تا رہتا ہے، خواہ وہ تھم بحثیت رسول ہویا

صحيح مسلم: كتاب الفضائل ، باب وجوب امتثال ما قاله شرعا دون ما ذكره صلى الله عليه وسلم من معايش الدنيا على سبيل الرأي ، رقم الحديث (٢٣٦٣) و لفظه "أنتم أعلم خياكم"

صبحيع البخاري: كتاب الطلاق، باب شفاعة النبي صلى الله عليه وسلم على زوج بريرة،
 رقم الحديث(٤٩٧٩)

# 

بحثیت امیر، فرق صرف بیہ ہو گا کہ جو حکم بحثیت امیر ہو گا، وہ دائی نہیں ہو گا، اور جو بحثیت رسول ہو گا وہ دائی ہو گا!

دوسرایی فرق بی بھی کرتے ہیں کہ جس کام میں رائے کو دخل ہو، وہ بحثیت جہدیا
مدبر آپ تالیم کرتے ہے اور جس کام میں رائے کو دخل نہ ہو، وہ بحثیت رسول
کرتے ہے۔ پہلا کام دنیوی اور دوسراکام دینی ہے۔ آپ نے مثال میں جو کھانے
پینے کا ذکر کیا ہے، ان کو قائل حدیث بھی دنیوی امور خیال کرتے ہیں۔ مگران امور کی
دوصیثیتیں ہیں۔ ایک اعتبار سے یہ امور دین میں داخل ہو جاتے ہیں اور ایک لحاظ
سے دنیوی بن جاتے ہیں۔ اگر کسی دنیوی امر کے متعلق تواب و مقاب کا ذکر ہوا اس حیثیت سے وہ امر دینی بن جاتا ہے۔ مثلاً لباس کا پہننا، اگر چہ دنیوی امر ہے رمگر
اس حیثیت سے وہ امر دینی بن جاتا ہے۔ مثلاً لباس کا پہننا، اگر چہ دنیوی امر ہے رمگر
رہنا، چونکہ بے حیائی اور گناہ ہے ، اس لئے یہ مسکد دینی بن جائے گا، کیونکہ نگا

باتی رہی یہ بات کہ آپ الفرائے جوابی آزاد کردہ زید کو یہ مکم ویا تھا کہ اپنی یوی کورکو، کیا یہ مکم دین ہے یا دفعوی؟ تو وراصل یہ ایک دی مکم ہے۔ قرآن جید میں ہے:

﴿ فأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف ﴿ \* اَن كُو وستور كِي مطالِق روك يا دستور كِي ساتِي جِيورٌ دو\_''

یہ تھم اگر چہ بظاہر مطلق ہے، گربیان کروہ آیت کی بناء پر مقید ہے۔ اگرتم وستور کے مطابق رکھ سکتے ہو، تو اس صورت میں یمی تھم ہے کہ اپنی بیوی کو رکھو، یہ دنیوی تھم نہیں، بلکہ دینی تھم مقید ہے اور جب قید نہ رہی ، تو تھم بھی نہ رہا۔ یعنی زید ڈاٹھ جب اس ناچاتی کی بناء پر جو دونوں کے مامین ہوگئ تھی، دستور کے ساتھ نہیں رکھ سکتا تھا، تو

<sup>🛈</sup> البقرة: ٢٣١



تعلم کا پابند ندرہا۔ بلکہ اگر آپ کسی کونماز پڑھنے کا تعلم بھی دیں، تب بھی قرآنی شروط کے ساتھ وہ تھم مقید ہوگا۔ مثلاً ایک عورت کو آپ کہیں، نماز پڑھے! تو اس کا مطلب یہی ہوگا، اگر تمہاری حالت حیض کی نہیں تو نماز پڑھو۔ کیونکہ حاکضہ بھکم قرآن طاہرہ نہیں اور نماز کیلئے طہارت شرط ہے:

ولكن يريد ليطهر كم

کہ اللہ تعالی وضو کے حکم سے جواس نے تم کو دیا ہے، تم کو پاک کرنا چاہتا ہے۔
پس زید کا طلاق دینا، اس بناء پر نہ تھا کہ بیت کم آپ طائی کا قرآن کے علاوہ تھا، کونکہ بیت کم حقیقت میں مقید تھا اور قید کے نہ ہونے سے اس کا لزوم جاتا رہا۔ پھر بیہ کہنا کہ ہم ہنگا می اور وقتی ہدایت اور قید کے نہ ہونے سے اس کا لزوم جاتا رہا۔ پھر بیہ کہنا کہ ہم ہنگا می اور وقتی ہدایت کے لیے قطعاً مامور نہیں۔ اس کا بیہ مطلب ہوا کہ حاکم کی اطاعت کے مامور نہیں۔ کی طاعت کے مامور نہیں۔ پہلے اقرار اور اب انکار، وقتی اطاعت بلا شرط مامور نہیں۔ آئے ضرت من اللہ کی اطاعت بیت رسول ہونے کے دائی ہے۔

#### متحرصريت

آگر ہم سلآ کا ندہب قبول کر لیں، تو پھر استجا بھی اصول دین، منڈھا ہوا سر بھی رکن اسلام، نخنوں سے بالشت بھر اونجی شلوار بھی ندہی فرض، منڈھی ہوئی مونجیس اور لمیں داڑھی بھی جزو دین اسلمان کیا ہوا، ایک اچھا خاصا جوکر بن کر رہ گیا، کیا آپ ان لا لیعنی قیود میں جکڑا ہوا اسلام کی اگریز کے سامنے پیش کرنے کی جرات کر کئے ہیں۔ اگر آپ کسی نوسلم اگریز کا سرمونڈھ کر اوپر ایک موٹا سا پگڑ باندھیں، مونجیس ہونگیس موثلہ ڈالیں، داڑھی ناف تک بڑھا دیں، مخنوں سے بالشت بھر اونچی شلوار بہنا دیں، گھر میں مسواک، ٹانگ کے ساتھ تبہج باندھیں اور آ تھوں میں سرمہ ڈال کر اسے

<sup>🕕</sup> المالدة ١



انگلتان بھیج دیں، تو دو ہی نتیج ہونگے۔ یا تو انگریز اسے جن سمجھ کر مار ڈالیں گے ، یا پھر چڑیا گھر میں بند کر دیں گے۔اسلام میں یہی تو خوبی ہے کہ وہ صرف حقائق پرنظر رکھتا ہے اور ان طواہر و مناسک کو قابل التفات نہیں سمجھتا۔ ملاً سے میرا نزاع آس بات پر ہے کہ وہ حدیث کو آگے لا کر بے شار طواہر جزو اسلام بنانا چاہتا ہے اور میں قرآن کو پیش کر کے ملت کوان ملانی قیود ہے آزاد کرنا چاہتا ہوں۔

### قائل حدثيث

اب آپ نے اپنا مقصد ظاہر کیاہے کہ حدیث کو ماننے سے یہ قبود عائد ہو جاتی ہیں، اور آزادی پیندان قبود کو ہو جھ جھتا ہے، بلکدان پرعمل کرنا، اس کیلئے موت کے مترادف ہے۔ چونکہ قرآن میں ان قیود کا ذکر مہیں، اس لئے صرف قرآن برعمل کرنے ہے آزادی حاصل ہوگی۔ نہ دانت صاف کرنے کیلئے مسواک کی ضرورت، خواہ وہ بالکل سیاہ ہی ہو جائیں، اس کے باوجود جو باتیں ذکر کی ہیں، یہ سب لوازمات سے نہیں، شلوار کے لئے صرف یہی یابندی ہے کہ مخنوں سے نیجے نہ ہو، تخنوں سے ایک بالشت اونیا ہونا لواز مات سے نہیں۔ ای طرح مونچھوں کا موند تا فرض نہیں، بلکہ اتنا کانا کافی ہے کہ منہ میں نہ پڑیں، آج کل تو مونچھوں کا مونڈ نا فیشن میں داخل ہو گیا ہے، شاید آپ نے کتاب اس فیشن بننے سے پہلے لکھی ہوگا۔ ای طرح داڑھی کا ناف تک ہونا، کوئی ضروری نہیں، صرف جار انگل تک ہونا کافی ہے۔ بگڑی ایک بہترین لباس ہے جے بعض انگریز بھی پسند کرتے ہیں <sup>●</sup> اور لمبی واڑھی ان کے ہاں یادر یوں کا شعار ہے اور ان کی کتاب بائیل میں نہ کور ہے۔ ٹاگ سے تیج باندھنا کس حدیث میں آیا ہے؟ ظاہری شعار بھی اس متم کی چزیں ہیں، جن کے ضائع ہونے سے قوموں کی ثقافت جاتی رہتی ہے اور اسلام نے

بلکہ یہ ساہیاندلباس ہے۔(مؤلف)



جو وضع مقرر کی ہے، اگر عقلی طور پرغور کیا جائے، تو وہی وضع اصول طب پر منطبق ہوتی

-4

حقیقت یہ ہے کہ آپ حدیث سے صرف اس لئے وشنی رکھتے ہیں کہ اس میں پابندی کافی ہے اور آپ زیادہ پابندی سے گھراتے ہیں۔ قرآن میں تو صاف طور پر فتنے کا بھی ذکر نہیں۔ اس طرح تولد کے وقت اذان کہنے کا بھی ذکر نہیں، نہ مرنے کے وقت کہیں جنازہ مرقبہ کا ذکر ہے۔ نہ نکاح اور زنا میں کوئی واضح فرق ہے، لہنوا صرف قرآن پر عمل کرنے سے ہر طرح کی آزادی حاصل ہوتی ہے۔ اور جو جزوی طور پر قرآن میں پابندی ہے، وہ بھی حدیث مانے سے ہے، ورنہ حدیث کے انکار سے تو ہر قسم کی پابندی اٹھ جاتی ہے، جو چاہیں قرآن کا مطلب بیان کریں، کتی ہڑی آزادی ہے۔ حدیث کے مانے سے انسان ہر طرح پابند ہو جاتا ہے اور حدیث کے انکار سے بالکل آزاد۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے حدیث کا انکار کیا، ورنہ اس پر کوئی دلیل پیش کرتے!

#### منكرحديث

اگر احادیث میں بیضروری نہیں کہ الفاظ رسول کے ہوں، تو پھر آپ ہر حدیث میں بیکی کہ اللہ منگائی اس کے ہوں، تو پھر آپ ہر حدیث میں بیک میں بیک کول میں بیک کہ ایک ہوں کہ ایک ہوں کہ ایک ہوں کہ ایک ہی وقت میں ایک ہی قول رادی کا بھی ہواور حضور کا بھی۔

### قائل حديث

آپ صدیث سے بالکل ناآشنا معلوم ہوتے ہیں، چودہ برس آپ نے کیا پڑھا اور درس میں کیا پڑھتے رہے؟ آپ نے غالبًا قرآن بھی نہیں پڑھا! اب سنے! کلام اور قول میں فرق ہے۔ کلام کی نسبت تو متعلم کی طرف ہوتی



ہے، خواہ نقل بلفظ ہو یا بالمعنی ہو، ناقل کی طرف نہیں ہوتی اور تول میں ناقل اور اصل متعلم دونوں کی طرف نبیت کرنی جائز ہے۔ جیسے قرآن میں قرآن کو فول رسول کریم کی گہا ہے، اور کلام اللہ بھی کہا ہے۔ پھر "رسول کریم" ہے ایک جگہ جریل مراو ہے، جیسے سورۃ کوریہ میں ہے اور ایک جگہ (سورۃ حافۃ) میں آنخضرت نگائی مراد ہیں۔ پس قرآن اللہ کا قول بھی ہے اور مناقل اول جریل کا بھی ہے۔ اور ناقل ثانی آنخضرت نگائی کا بھی ہے۔

ہمارے بعض علاء توعشق حدیث میں یہاں تک عقل وخرد گم کر چکے ہیں کہ اللہ کے کلام کو نہ صرف احادیث کامخیاج تھمراتے ہیں، بلکہ یہ کہتے ہوئے بھی سنے جاتے

ے قام ویہ سرف احادیث ماحان مہرات بین بھی ہے ہوئے ، تو قولِ خدا کومنسوخ میں کہ اگر اللہ کا کوئی قول رسول کے قول سے متصادم ہو جائے ، تو قولِ خدا کومنسوخ

## ستمجھو۔

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ کلام پاک چونکہ عربی زبان میں ایک خاص ماحول میں مازل ہوئی، اس لیے اس کے ماحول کی مازل ہوئی، اس لیے اس کے ماحول کی واقعیت لاڑی ہے۔ ایس ہم قرآن کے محصے میں صرف وخو، لغت، معانی و میان اور

قرآن تا تا تا ج، اور حدیث قرآن کومنوخ نہیں کرتی، بیحدیث عی سے ثابت

<sup>📵</sup> التكوير ١٩

<sup>🗗</sup> مصدر سابق

<sup>🗗</sup> الحاقة: ٤٠



ہے۔ • اگر کسی عالم نے ایبا کہا ہے ،تو اس کا مطلب یہ ہوگا، اگر کوئی صحیح حدیث فطاہر قرآن کے معارض ہو، تو یہ معارضہ ای وقت ہوگا، جب آیت منسوخ ہوگی، اگرچہوہ آیت دوسری آیت سے منسوخ ہو۔ یہ مطلب نہیں کہ صرف حدیث سے ہی قرآن کی آیت منسوخ ہو جاتی ہے۔ جیسے قال کے فرض ہونے سے پہلے عفواور صفی (درگزر) کرنے کا تھم تھا:

و فاعفوا واصفحوا حتى يأتي الله بأمره

\* '' کیبودی ان شرارتوں کو بن و کھ کر معاف کرو، یہاں تک کے اللہ کا محم (قال کے بارہ میں ) آ جائے۔''

#### متكرعديث

یہ چودہ لاکھ کا طوبار رسول کی طرف کس نے منبوب کیا تھا۔ یہ طریقت، رہانیت اور جادا کر کے داستے لگا کرخدائی پیام کوکس نے منے کیا تھا۔ یہ مسلمانوں

- ي منديج ولي عديث كي طرف اشاره ب: "كلامي لا ينسخ كلام الله" (سنن الدارقطني : ٤٠/٤) الله كي منديم والمن الدارقطني : ١٤٠/٤) اللي منديم والمن جبرون بن واقد" ب، جس كا الل عديث كو وقع كرتے من باتھ ہے ۔ البقا بيد عديث موضوع و منكر ہے۔ وكيس الكامل: ١٨٠/٣، ميزان الاعتدال: ١٨٨/١، العلل المتناهية: ١٣٣/١، السان الميزان: ١٩٤/١، الكشف الحثيث للحلبي: ١٢١، فيض القدير: ٥٧/٥، ضعيف الجامع (٤٢٨٥)
  - 🗗 البقرة: ١٠٩

وارحديث ١٥٤ ١٥٥ ١٩٨٨

سے تلوار چین کراس کی جگہ شیخ کس نے تجویز کی تھی۔ بید دنیا کو مردار کہہ کرمسلمانوں کو دنیا سے کس نے تنفر کیا تھا۔ بیہ آفاقی کا نتات کی جگہ ذلت، عبت، فلاکت، جہالت، اوبار اور پستی بہ قانع رہنے کا سبتی کس نے دیا تھا۔ بید دس کروڑ چینی، پانچ کروڑ روی، دو کروڑ افغانی اور چالیس لا کھ شمیری مسلمانوں کی موجودہ پست، غلیظ اور حیوانوں سے بدتر زندگی کا ذمہ دار کون ہے؟ اس کا جواب ایک ہی ہے: مل کا خانہ ساز اسلام!

"قال القرآن أحوج إلى السنة من السنة إلي الكتاب" ◘ " ُجتنا قرآن مديث كامحاج ب، اس قدر مديث قرآن كى محاج نبيل\_'

(جامع بيان العلم: ٢٢٤)

#### فائل حديث

بحث توضیح حدیث کے متعلق ہو رہی ہے، آپ نے خلط مبحث کرتے ہوئے بات موضوع اور ضعیف کی طرف پھیر دی ہے، حدیث پر عمل کرنے والے اور حق پر چلنے والے کی تو حدیث میں یہی نشانی بتائی گئی ہے کہ وہ قال جاری رکھیں گے، فرمایا: ا

"لا تزال طائفة من أمتي يقاتلون على الحق ظاهرين لا يضرهم من خالفهم" ۗ •

"ایک لماعت میری امت میں سے ہمیشدی پراڑتی رہے گا، ان کے علاق ان کواس سے نہیں ہٹا سکیس کے۔"

بجامع بیان العلم: ۲۳۲/۲ (۲۳۹۲)، السنة للمروزي :۳۳ (۱۰٤)، مستخرج الطوسي: ۲۲ (۱۰٤)، مستخرج الطوسي: ٤٦/٢ (۱۰٤)، دم الكلام: ٢٠/١، بي الفاظ امام اوزاعي، مكحول اوريحي بن ابني كثير ليم مروى بين اوراس كي ستار "صحي" ہے۔

یرالفاظ مختلف روایات سے مرکب بین، دیکھیں: صحیح مسلم(٥٦) ۱۰۲۷،۱۰)



یبی وجہ ہے کہ اگریز کی ڈیڑھ صد سالہ غلامی کے دور میں بھی اہل علم کی ایک جماعت بے بصاعت بے باوجود اگریز جیسی طاقتور قوم سے مقابلہ کرتی رہی۔ ذات و عبت وغیرہ کی ذمہ دار، قوم کی برعملی اور قرآن وسنت سے بے رخی ہے۔ چودہ لاکھ احادیث میں سے صحح احادیث کی چھانٹ محدثین نے کی ہے اور موضوع اور ضعیف کو بھی انہوں نے الگ کیا ہے۔ طریقت کا مطلب تو صرف یہی ہے کہ اخلاق کی در تی اور عقیدہ کی پچنگی کیلئے قرآن وسنت کے ان احکام پرعمل کورائج کیا جائے، جن پرعمل کرنے سے انسان جہاد و قال کیلئے اپنے آپ کو بخوبی پیش کر سکے، جیسے سید احمد صاحب نے کیا، جو شاہ اساعیل شہید کے پیر تھے۔ رہبانیت کی تردید تو حدیث صاحب نے کیا، جو شاہ اساعیل شہید کے پیر تھے۔ رہبانیت کی تردید تو حدیث میں ہی ہے۔ رہبانیت میں وہی لوگ بھینے، جو حدیث سے کم واقفیت رکھتے تھے۔ کسی صاحب نے کیا، جو شاہ اساعیل شہید کے پیر تھے۔ رہبانیت کی تردید تو حدیث میں ہی ہے۔ رہبانیت میں وہی لوگ بھینے، جو حدیث سے کم واقفیت رکھتے تھے۔ کسی حدیث میں تبیح کی فضیلت کا ذکر نہیں۔ دنیا کی خدمت کا ذکر قرآن میں بھی ہے اور حدیث میں تبیح کی فضیلت کا ذکر نہیں۔ دنیا کی خدمت کا ذکر قرآن میں بھی ہے اور حدیث میں تبیح کی فضیلت کا ذکر نہیں۔ دنیا کی خدمت کا ذکر قرآن میں بھی۔ سورۃ 'ڈر خرف' میں ہیں۔ ۔ دورہ میں تبیح کی فضیلت کا ذکر نہیں۔ دنیا کی خدمت کا ذکر قرآن میں بھی۔ سورۃ 'ڈر خرف' میں ہیں۔ ۔ دورہ نہیں ہیں۔ سورۃ 'ڈر خوف' میں ہیں۔ دیا

﴿ ولولا أن يكون الناس أمة واحدة لحعلنا لمن يكفر بالرحمن لبيوتهم سقفا من فضة و معارج عليها يظهرون ﴾ ثارلوگول مين اتى كرورى شهوتى (جيهاب ہے كدوه مال ومتاع اور دنيا كے فلام بنے ہوئے ہيں) تو ہم كافرول كے گھرول كى چھتيں اور ان كى سيڑھيال چاندى كى بناديتے۔"

دنیا کا بیمطلب ہے کہ ان چیز دل کونتیش کا سامان بنایا جائے۔ دنیا کا بیمطلب نہیں کہ تجارت نہ کی جائے۔ کسب حلال اور کاشتکاری وغیرہ کی فضیلت توجابجا احادیث میں وارد ہے۔ حقیقت میں جو چیز خدا کے احکام سے غافل کرے، وہی دنیا

<sup>🛭</sup> الزخرف:۳۳



پی حقیقت میں ان تمام کزوریوں کا سبب جومسلمانوں میں پائی جاتی ہیں، حدیث ہے خفلت ہے کئول کے قول کا صرف یہ مطلب ہے کہ حدیث چینکہ بیان ہے، اور قرآن متن، اس لئے جنتی ضرورت متن کے سجھنے کیلئے شرح کی ہوتی ہے۔ شرح کو سجھنے کے لئے متن کی اتنی ضرورت نہیں ہوتی۔ اس کا مطلب تو یہ ہے کہ قرآن اصل ہے۔ امام شافی واللہ نے فرمایا ہے: قرآن کو قرآن ہی منسوخ کرتا ہے جن لوگوں نے یہ کہا شافی واللہ نے قرآن کو مشاف کرتی ہے، ان کا مطلب صرف تفییر کرنے کا ہے، یعنی قرآن کے عام کے متعلق یہ بتایا جائے کہ یہ خاص ہے، یا اس سے مراد چند افراد جیں۔ یا بی سے مراد چند افراد جیں۔ یا ہے تھم کی قرآن مجید کا تھم ایک علیہ کے ساتھ معلول ہو، اور اب وہ علیہ اٹھ گئی ہو، حدیث اس کا بیان کر دے کہ اب وہ علیہ اٹھ گئی، اس لئے تکم باتی

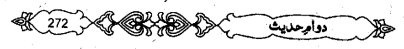
جامع بیان العلم: ٣٣٣/٢، اس مسئلہ من تفصیل کے لیے دیکھیں: مقالات الإسلامیین: ٤٧٩،
 المعتمد: ٩٩٤/١: الإحكام للآمدي: ١٦٩/٣: المستصفى: ٩٩، الموافقات: ٣٠٦/٢،
 روضة الناظر: ٨٤، مناهل العرفان: ٢٧٩/٢، فتاوى ابن تیمیة: ١٩٥/١٧



منكرحديث

''ای چیز نے مجھے بچالیا، اگر میں کسی شخ الحدیث کے اڑنے پر چڑھ جاتا،
تو وہ مجھے اقلیم حقائق سے بہت دور اوہام وظنون کی دنیا میں لے جا کر وہ
پھٹی دیتا کہ میرا سراورنظر ہردوآب کی طرح چکرا جاتے اور میں اس بھول
معلیاں سے بھی نہ نکل سکتا۔''

ب من كوئى فرق نبيل ب، كونك رسول كى طاعت خداكى اطاعت ب ﴿ من يطع الرسول فقد أطاع الله ﴾ [النساه: ٨٠] اوررسول كي الهاعت مطلقاً قرض بي ﴿ وما آتاكم الرسول فخذوه و ما نهاكم عنه فانتهوا } [الحشر:٧] لبذا قرآن وحديث كورميان كس طرح كى تفريق اوردرجه بندی غلط ہے بلک دونوں چزیں تمام مسلمانوں کے لیے اصول شریعت ہیں اوردونوں چزوں کے درمیان باعتبار اطاعت و جیت تفریق کرنا کفار کا شیوه ہے ، سمی مسلمان کا نظریہ قطعانہیں موسکا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:﴿ إن الذين يكفرون بالله و رسله و يريدون أن يفرقوا بين الله و رسله ..... النساد: ١٥٠-١٥٢] الى طرح رسول اكرم مَنْ الله من عمى قرآن وحديث كو جميت و شريعت من برابر قرار ديا ب- آپ الليم كافرمان ب: " ألا إني أوتيت القرآن و مثله معه " يعنى خروار رہوا کہ مجھے قرآن دیا گیا ہے اور اس کے مثل ایک اور چیز" لعنی سنت نبوی۔ اس طرح آب من كا فرمان ب: " إن ما حرم رسول الله كما حرم الله" يعنى رسول كى حرام كروه چيز الله تعالی کی حرام کردہ چیز کی طرح ہے۔ (دیکھیں: ابوداود(٤٦٠٤)، ترمذي (٢٦٦٤) البذا الى تمام دلاک سے ثابت ہوتا ہے کہ مدیث نوی سے قرآن مجید کا ننخ ممکن و جائز ہے۔ اس کی مثال: قرآن مجيد كي آيت، كتب عليكم إذا حصر أحدكم الموت إن ترك خيراً الوصية......﴾[البقرة: ١٨٠] كي ناسخ حديث نبوي " لا وصية لوارث" [ابوداود(٢٨٧٠)، نسائی (۲۱٤١)] بـ اگرچ بعض علماء نے ذکورہ بالا آیت کی تائخ آیت میراث [النساء: ۱۱] كوقرار ديا بـ ليكن آيت ميراث سے مذكورہ بالا آيت ميں وحيت كا وجوب منسوخ موتا ہے۔ وصيت كاجواز صرف فيكور حديث سے على منسوخ بوتا ہے \_ويكھيں: الإحكام لابن حزم: ١١/٤،٥٠ تحفية الأحوذي: ١٨٣/٦\_ مريد تفصيل ك ليے ويكين: اصلاحي اسلوب تدبر حديث: \*18\_4X7/1

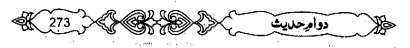


اصل حقیقت واضح ہو گئی ہے۔ چونکہ آپ نے کسی استاد سے تو حدیث پڑھی نہیں اور قرآن کا بھی یہی حال ہو گا۔صرف منکرین حدیث کے رسائل کی واقفیت ہی آپ کی تحقیق کا منتہا ہیں، ای واسطے آپ نے قرآن کی آیوں کے لکھنے میں بھی غلطی کی اور حدیث کے ترجمہ میں بھی غلط بیانی سے کام کیتے رہے، یہ مقولہ نہایت

"من كان شيخه الكتاب فغلطه أكثر من الصواب" ''جس کا استاد کتاب ہو، وہ غلط باتیں زیادہ کرتا ہےاورٹھیک کم''

اب بھی وقت ہے سنجل جائے! کی شخ الحدیث سے تحقیق کر لیجئے اور اس کے اڑنگے ہے نہ ڈرئے۔اینے آپ کوا تنا بے وقوف نہ بنایئے کہ کوئی ملا آپ کو پنخنی دے کر آپ کا سر اور نظر دونوں کو چکرا دے اور آپ جس کو بھول تھلیاں سمجھ رہے ہیں، وہ حقائق ومعارف نظر آنے لگیں۔





#### جيھڻا باب

# تحریف احادیث کے اسباب

مصنف نے تحریف احادیث کے آٹھ اسباب بیان کے ہیں:

- 🗓 کتابت حدیث کی ممانعت
  - 🗓 آسان اسلام
    - 🗖 طريقت
  - 🗖. بادشاہوں کی خوشامہ
    - 🙆 فرقه رستی
    - 🔃 امتیاز رنگ ونسل
  - 🚨 ملا در مدح خود ہے گوید
    - 🔼 حقائق حیات

ان اسباب میں اکثر جگہ موضوع روایات کا ذکر کیا ہے۔ صرف پہلا باب ایسا ہے، جس میں تخریف حدیث کے باب میں ذکر ہونے چاہئیں۔ کیونکہ جن لوگوں نے موضوع احادیث بنائیں، محدثین نے میں ذکر ہونے چاہئیں۔ کیونکہ جن لوگوں نے موضوع احادیث بنائیں، محدثین نے وضع کے اسباب آپ سے زیادہ لکھے ہیں اور ان موضوع احادیث کو الگ کر دیا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی نے حفظ حدیث کا کیا ہی اچھا انتظام کیا!

اب ہم ترتیب وارسب پر مختصر بحث کرتے ہیں۔

پہلاسب کتابت حدیث کی ممانعت

بہلاسبب یہ بیان کیا ہے کہ حدیث کے لکھنے کی ممانعت کی گئی تھی، جو چیز لکھی نہ



جائے وہ بدل جاتی ہے۔ اور بالآ خرمث جاتی ہے۔

جواب

اول: تو حدیث کے لکھنے کی ممانعت کا ذکر ہی صحیح نہیں ، بلکہ واقعہ کے خلاف ہے، کیونکہ آپ مائی کے خلاف ہے، کیونکہ آپ مائی کی احادیث خود لکھوا کیں اور لکھی گئیں، اس پر مفصل بحث ہو چکی ہے۔

## حفاظت حديث كي صورتيل

دوم: غیر کمتوب کوتح ریف سے بچانے کی اور کوشش بھی ہوسکتی ہے، جس کی مندرجہ ذیل صورتیں ہیں:

- 🗘 اس كوروز مره كيمل ميس لايا جائے، جيسے اذان، اقامت، پانچ وقتي نماز، وضو
- کا حکومت کیلئے قانون بنایا جائے، جیسے قصاص و دیات، نان و نفقہ، عدت، زکو ق، عشر، خراج، جزید، حرمب سور، بعض بیوع اور اجاروں کی ممیانعت، حدود، تعزیرات، حرمت شراب ومیسر، میراث، وصیت، بہد، کفالت، امارت، تقسیم غنیمت وغیرہ سیہ صورت اس قسم کی ہے، جس سے حدیث تحریف سے کی جاتی ہے۔
  - 🦈 کومت کے ذمہاس کی اشاعت وحفاظت ہو۔
    - 🕸 کوگوں کییا د کرنے کی طرف توجہ ہو۔
- کی متن احکام کو الگ لکھ کر محفوظ کر لیا جائے۔ آور حدیث کو بطور بیان لیا جائے۔ اس صورت میں چونکہ متن محفوظ ہوتا ہے، احادیث بھی بیعاً محفوظ ہو جاتی ہیں۔ اگر غلطی سے کوئی بات بدل جائے گی، تو مندرجہ بالا اسباب کی بناء پر اس کا پت

چل جائے گا۔

تحریف قرآن کی مذموم کاوش:

جيها كه آپ نے "دو إسلام" ميں قرآن كى آيت ﴿وأوحي إلى هذا



القرآن کی کو "إنما أو حي الي هذا القرآن "لکه ديا ہے اور "سبوح قدوس رب الملائکة والروح" کو قرآن کی آيت بنا ديا ہے۔ مرزا غلام احمد نے "ياأيها الذين أنفقوا في سبيل الله" قرآن کی آيت تکھی ہے اور ہزاروں کی تعداد میں آپ کی اور مرزا غلام احمد کی کتاب طبع ہوکرلوگوں کے پاس پینچی اور بہت سے لوگ ایسے بھی ہوں گے، جو اب تک آپ کا "دو اسلام" دیکھ کر ان کو قرآن کی آیات بھے ہوں۔ گراس سے قرآن میں تح بیف نہیں ہو جاتی۔

# حدیث محفوظ ہے:

اسی طرح اگر کوئی اپنی جگہ کوئی حدیث بنائے یاضچے حدیث کو بدل دے، تو اس سے نفس حدیث میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی، بلکہ وہ اس کی غلطی ہوتی ہے۔ حدیثوں کو قائد اعظم کی تقریر پر قیاس نہیں کر سکتے، نہ اوائل امت کو اینے آپ پر قیاس کر سکتے میں۔ کیونکہ آنخضرت تالیکا مخضر جامع باتیں کرتے تھے اور ان کو بارہا فرمایا کرتے تھے۔ ایک ایک سورت اتی بار بڑھا کرتے کہ سننے والے صرف سننے سے یاد کر لیتے۔ اسی طرح جوکلمه مشکل ہوتا، اس کو دہراتے، پھراگر کسی کو پوری تقریریاد ندرہتی، تو جس قدر یاد ہوتی بیان کرتا۔ جیسے کسی کو اگر قرآن سارا یاد نہ ہو، تو جس قدر یاد ہو، اس کے حفظ برمتروک حصه کا کچھ اثر نہیں پڑتا اور ہم یقین کرتے ہیں کہ آنخضرت مُلَّیْمًا کے بعض لمبے خطبات بورے کے بورے محفوظ نہیں رہے۔ مگر ہم یہ باور کرنے کیلئے تیار نہیں کہ سننے والوں نے عمداً کوئی بات بدلی ہو۔ اگر نسمی نے سہواً کوئی بات غلط کہی ہے، تو اس غلطی کے دور کرنے کے اسباب موجود تھے۔ اور جس قدر قر آن کے بیان اور اس برعمل کرنے کیلئے آنحضرت منافظ کے اسوہ کی ضرورت تھی، اس قدر ہمیں محفوظ شکل میں پہنچ چکا ہے۔



پھر سننے والے عرب تھے، جن کا حافظہ قدرتا تیز تھا، ان کو اپنے آپ پر قیا س کرنا درست نہیں، پھر قائد اعظم کی تقریر کی طرح بدایک ہنگامی بات نہ تھی۔ بلکہ ان باتوں کو روز مرہ دہرایا جاتا تھا، اور ان پرعمل کیا جاتا تھا۔ اسی طرح فراموش شدہ حصہ کو پھر سے یاد کرنے کا موقع مل جاتا تھا۔

دین کی باتیں ان حوادث کی طرح نہیں جو کہیں گذرا اور اس کے متعلق لوگوں میں اختلاف ہو، بلکہ بیرایک دستور العمل تھا، جس کا ہماری روزمرہ کی زندگی سے تعلق تھا، جس کا مرکز خود رسول اکرم منابیخ شے، جن کی طرف ہر سہو ونسیان کے موقع پر رجوع کیا جاتا تھا۔

#### اعتراض:

''دو اسلام'' میں ایک عجیب بات کہی گئی ہے کہ حضور علیظ سے ایک بات نکلی، ہزاروں نے سی، رفتہ رفتہ اس میں رد و بدل ہونے لگا۔ زمانہ گذرتا گیا اور بات بگرتی گئی۔ ہزاروں سے نکل کر کروڑوں زبانوں تک پہنچی، جہاں کوئی حصہ بھول گیا، پاس سے بڑھا لیا۔ اصل قول محفوظ نہیں تھا کہ مقابلہ کر کے تشجے کر لیتے۔ راویوں میں اچھے بھی بھے اور برے بھی۔ مؤخر الذکر نے احادیث کو اپنی اغراض کے سانچ میں ڈھالنا شروع کر دیا اور بات کہاں سے کہاں پہنچ گئی۔'' دو اسلام: ۱۲۳)

#### جواب:

آپ ہے بہجھ رہے ہیں کہ جب بات کروڑوں کی زبان پر چڑھ گئ، تو مختلف صورتوں میں تبدیل ہو گئی۔ بات اصل میں بہ ہے کہ محدثین ہر کس و ناکس سے بات سن کر اس پر اعتاد نہیں کرتے تھے، بلکہ معتبر آ دمیوں سے ہی بات لی جاتی تھی۔ اس



کی اصلیت معلوم کرنے کیلئے انکے ہاں قواعد تھے، جیسے قرآن کو بہت سے لوگ غلط پڑھتے ہیں اور غلط حجب بھی جاتا ہے، کیکن محرف نہیں ہوتا۔ میں مز

اعتراض:

پھراس کے بعد لکھتے ہیں:

'' حضور طَالِيَّمُ كا زمانه تها، خود سرور كائنات بقيد حيات كه حضرت زبير سے
ان كے بيئے عبدالله نے پوچھا كه آپ روايت حديث سے كيوں اجتناب
كرتے ہيں؟ فرمايا: الله كي قتم احاديث بيں اختلاف ہو گيا ہے۔ بيں نے
حضور كى زبان مبارك سے بيحديث ان الفاظ بيں سى تھى:
"من كذب على فليتبو أمقعده من النار"
كه "جو خض كوئى غلط قول ميرى طرف منسوب كرے گا، چنم ميں جائے گا"
كين لوگوں نے "متعمداً" بوھا دیا ہے۔

#### جواب:

مگراس واقعہ کی سند صحیح نہیں، بلکہ زبیر سے خود "متعمّداً" کے لفظ کے ساتھ بھی حدیث آئی ہے۔ \* اور زیادہ صحابی اس لفظ کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔ ہوسکتا

صحیح البخاری: کتاب العلم، باب إثم من کذب علی النبی صلی الله علیه وسلم رقم الحدیث (۱،۷) مرفوئ شد کے الفاظ کیل تک ہیں، اور یا الفاظ "کیل اور کیا الفاظ" کیل الله علیه وسلم دقم برها دیا ہے۔ واکم غلام جیانی برق کے خود ساختہ ہیں۔ مزید برآ ل مؤلف برات کا یہ فرمانا: مگر اس واقعہ کی سندھی میں اس واقعہ کی سندھی میں ان الفاظ کا مفہوم واضح نہیں ہو سکا، کیونکہ فیکورہ بالا اثر و صدیث سے بخاری میں فیکور ہیں۔ والله أعلم

وَ رَكِيْصِنُ اللهِ على رسول الله صلى التشديد في الكذب على رسول الله صلى الله على وسلى الله عليه وسلم، رقم الحديث (٣٦٥١)



ہے کہ آنخضرت مُنْ اِلْمِیْمُ نے بھی اس لفظ کے بغیر کہا ہواور بھی اس لفظ کے ساتھ۔ اعتراض:

آ کے لکھتے ہیں:

"ای طرح حضرت عبدالله بن عمر کے سامنے حضرت ابو ہررہ کی کتے والی صدیث بیان کی گئی، جس کا خلاصہ بیتھا کہ مویشیوں کی رکھوالی اور کھیتی کی حفاظت کیلئے کتا پالنا جائز ہے، تو ابن عمر نے فرمایا: کیوں نہ ہو، ابو ہررہ ا کھیتوں کا مالک جو تھہرا!"

توجید: چونکه حضرت ابو ہررہ نے اپنے کھیت کیلئے کتا پال رکھا تھا، اس لئے بقول ابن عمر آب نے ایک حدیث تراش کر کتا پالنے کا جواز نکال لیا تھا۔'' (دو اسلام: ۲۲٤)

جواب:

اعتراض:

مارے بعض بزرگ کہتے ہیں کہ احادیث کو چھوڑ دو گے، تو نماز پڑھنے کا

صحيح مسلم: كتاب المساقاة، باب الأمر بقتل الكلاب، رقم الحديث (١٥٧٥)

صحيح مسلم: كتاب المساقاة، باب الأمر بقتل الكلاب، رقم الحديث (١٥٧٦)



طریقہ کہاں سے سیکھو گے، اور زکوۃ کی مقدار کہاں سے معین کرو گے؟
جواب: ''اس سوال کے تین جواب ہیں، اول اگر ہم احادیث کے مطابق
نماز پڑھنا شروع کر دیں، تو ہر مجد کی نماز دوسری سے مختلف ہوجائے۔''
(دو اسلام: ۱۲٤)

#### جواب:

اس کا مطلب یہ ہوا کہ صدیث میں یہ لکھا ہے کہ ہر مسجد والے الگ الگ نماز
پڑھیں اور جب ایک مسجد میں جمع ہوں، تو ایک ہی طرح نماز پڑھیں۔ اگر صدیثی نماز
میں اختلاف ہونے کے باوجود ایک مسجد میں اتفاق ہوسکتا ہے، تو پھر دو مسجدوں میں
بھی اتفاق ہوسکتا ہے۔ اور اگر دو مسجدوں میں نماز مختلف ہوسکتی ہے، تو ایک مسجد میں
بھی مختلف ہوسکتی ہے۔ اگر صدیث سے یہ ثابت ہو بھی جائے کہ نماز ان مختلف
طریقوں سے جائز ہے، تو اس اختلاف میں کون می قباحت ہوسکتی ہے؟ جب آپ
مختلف شکلیں لے کر نماز میں داخل ہو سکتے ہیں، تو اس میں کیا حرج ہے کہ ہاتھ ایندھنے یا چھوڑنے یا رفع الیدین کرنے یا نہ کرنے اور آمین بالجمر کہنے یا آہتہ کہنے
باندھنے یا چھوڑنے یا رفع الیدین کرنے یا نہ کرنے اور آمین بالجمر کہنے یا آہتہ کہنے

# اعتراض:

آع دوسرى وجد لكفت بين:

"دوم: رسول کریم کو لاکھوں مسلمانوں نے نماز برخصے دیکھا، انہیں کروڑوں نے اور بیسلمانوں کی شہادت کے اور بیسلمانوں کی شہادت کافی نہیں؟ کیا دیاتی مسلمان "صحیح بخاری" نے نماز کا طریقہ سیکھا کرتے ہیں؟ جس طریقہ سے مارے آباء واجداد نماز ادا کرتے رہے۔ ہم نے وہ سلمان واب نی نسل ہماری نقل کر رہی ہے۔ یہاں "صحیح سلملہ جاری رکھا اور اب نی نسل ہماری نقل کر رہی ہے۔ یہاں "صحیح



بخاری'' کی ضرورت ہی کیا پیش آتی ہے؟ کشمیر کی ساری وادی میں''صحیح بخاری'' کا کوئی نسخہ موجود نہ ہو گا۔لیکن وہ پھر بھی نہایت صحت سے نماز پڑھتے ہیں۔(دواسلام: ۱۲۵)

### جواب:

اب سوال میہ ہے، یہ نماز جو اربول کھر بول کی شہادت سے ثابت ہے، کیا قرآن میں اس ترتیب کوآپ اس طریقہ پر جوہم پڑھتے ہیں، دکھا کتے ہیں؟ اگرنہیں دکھا کتے ، تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ قرآن کے علاوہ بھی ہم کسی چیز کو مانتے ہیں ، اس كا نام تو حديث بإ بجرنماز كا كيجه حصه (قيام، ركوع، جود، قعده، جلسه، قومه، باته اٹھانا اور باندھنا) محسول معنی دیکھا جاتا ہے اور کچھ حصد (جماعت کی صوت، تمبیرات، اور سمع الله لمن حمده، السلام عليكم) سنا جاتا ہے۔ مُركِح نماز كا حصدوه بھی ہے جو نہ دیکھا جاتا ہے اور نہ سا جاتا ہے، جیسے دعاء استفتاح، سبحان ربی العظیم - ربنا لك الحمد، التحیات، درود وغیره،اس لئے ضروری ہے كه آ تخضرت عَلَيْمًا نے اس کا زبانی ذکر کیا ہوگا۔ پس نماز کیلئے دوقتم کی حدیث قولی وعملی ثابت ہوگئی۔ ہاں یہ بات باقی رہ جاتی ہے، نماز میں اگرچہ اس کے بہت سے حصہ میں اتفاق ہے، مگر اس کے محسوس حصہ میں کچھ اختلاف بھی ہے۔ مثلاً ہاتھ باندھنے اور چھوڑنے اور رفع الیدین کرنے اور نہ کرنے، آمین بالجبر کہنے اور آ ہت کہنے اور ہاتھ زیرِ ناف باندھنے یا اوپر باندھنے، مگر بیامورسب کے نزدیک سنت کا درجہ رکھتے ہیں۔ اس لئے ہوسکتا ہے کہ آنخفرت بالیا نے دوطرت سے نماز پڑھی ہو۔جس طرح کسی نے دیکھا اور آ گے جا کرنماز پڑھی، پھراس کو دیکھنے والوں سے اس طرح طریقہ چلا آیا، یہاں تک کہ بیز مانہ آیا۔ اور بیجی ہوسکتا ہے کہ آپ نے صرف ہاتھ باندھ کرنماز بڑھی ہو، گر دیکھنے والوں میں سے بعض نے سنت مجھ کر غفلت کی بناء پر وامرحديث بالمحالي المحالية الم

چھوڑ دیا ہو، پھر وہاں سے سلسلہ چل کر اس زمانہ تک پینچ گیا ہو۔ یہی حال دوسرے امور اختلافیہ کا ہے۔ اب ایسے مقام پر بخاری اور دوسری کتب حدیث کی ضرورت۔ پڑتی ہے کہ آیا بیطریقہ آنخضرت مُنافیز سے بھی ثابت ہے، یا بعد کا تعامل ہے؟

یہاں ایک اور بات بھی یاد رکھنے کے قابل ہے کہ عورتوں کی نماز میں موجودہ زمانه میں کچھ اختلاف پایا جاتا ہے۔ پس بداختلاف اگر بعد کا پیدا شدہ نہیں، تو ضروری ہے کہ رسول اللہ مُکالیّم نے اس کے متعلق زبانی ہدایت دی ہو۔ پس اس صورت میں بھی قولی حدیث کا ثبوت ملتا ہے اور بید خیال ہم کو بھی نہیں گذرتا کہ لا کھوں نمازیوں کی زبان اور عمل پر نماز گذری، شاید کتنے تغیر اور تبدل پیدا ہوئے ہوں۔اس کی وجہ بیمعلوم ہوئی ہے کہ نماز میں اگر تغیر اور تبدل ہوتا، تو پڑھنے والوں میں خت اختلاف ہوتا۔ گر ہم دیکھتے ہیں کہ اس میں اختلاف نہیں، کیونکہ بالاتفاق اس کا ایک ڈھانچے متعین ہو چکا تھا۔ جب ایک چیز متعین ہو چکی ہو، تو اس میں خواہ کتنا ہی رد و بدل ہو، آخراس کی اصلاح ہوجاتی ہے، کیونکہاس کی تبدیل شدہ ہیئت کا کوئی بھی حای نہیں ہوتا۔ اگریہ بات ہے، تو اسلام میں جواجماعی مسائل ہیں، جن میں کس فرقہ کا اختلاف نہیں، ان کے بارہ میں جو احادیث وارد ہوئی ہیں، ان کے متعلق تو یقین کر لینا جاہئے کہ ان میں رد و بدل نہیں ہوا ہوگا۔ اگر کسی وقت کسی نے رد و بدل کی کوشش کی بھی ہو، تو اس کو کسی نے بھی قبول نہ کیا ہوگا۔ باقی رہیں وہ احادیث جن كاتعلق اختلا في مسائل سے ہے، ان میں جواجهاعی الصحت یا متواتر ہیں، ان كوقبول

اعتراض:

اس کے بعد مصنف'' دواسلام'' کی زبان میں تیسرا جواب سنئے:
'' '' دوم قرآن ہر لحاظ سے ایک کمل کتاب ہے، جس طرح ہم کسی تفسیر،

كرليا جائے، باتى ميں تحقيق كر لى جائے، اور سارا زور آپ وہاں خرچ كريں۔



تاریخ یا تصوف کی کتاب کو بیمنصب عطائمیں کر سکتے کہ وہ اسلام میں کی بین سختے کم یا اصول کا اضافہ کرے، ای طرح ہم حدیث کو بھی بیر رتبہ نہیں دے سکتے۔ انسانی اقوال کی بے اندازہ آمیزش کی وجہ ہے اس کی حیثیت انسانی تصنیف کی ہو چی ہے۔ جس طرح بعض انسانی تصانیف کو بیر ش حاصل ہے کہ وہ قرآنی آیات و احکام کی شروح بیان کریں، اس طرح محدثین کو بھی اس حق مے وم نہیں کیا جا سکتا۔ اگر ان لوگوں نے صلوۃ و زکوۃ کی کوئی الی تشریح کی ہے، جوقرآن کے خلاف نہیں، تو ہمیں اس کے قبول کرنے میں کیا عذر ہو سکتا ہے؟ لیکن ہم ان حضرات کو اسلام میں ایسے اصافے کی اجازت نہیں دے سکتے، جس کا ذکر قرآن مجید میں موجود نہیو وہ وہ انسانی عقل وفطرت اور قرآن ہرسہ سے متصادم ہوتا ہو۔''

(دو اسلام :١٢٥)

#### جواب:

اس جواب میں تو مصنف نے مسلم صاف کر دیا ہے کہ محدثین کو بھی تشریح کا حق ہیں اور حدیث اگر قرآن کے حق ہے، چیے دوسرے مصنفین کو، گر اضافے کا حق نہیں اور حدیث اگر قرآن کے خلاف ہو یاعقل اس کو باور نہ کرے، تو وہ قابل قبول نہیں۔ حالانکہ یہ اتفاقی بات ہے کہ حدیث قرآن کا بیان اور اس کی تفییر ہے۔ باقی مصنفین اور محدثین میں اتنا فرق ہے کہ وہ لغت وغیرہ سے تفییر کرتے ہیں اور محدثین حدیث سے کرتے ہیں۔ اگر کی حدیث میں کوئی الی بات ہے، جوقرآن میں نہیں، تو اس کو اضافہ نہیں کہتے، اضافہ اسے کہتے ہیں، جواصل کے درجہ میں ہو، یعنی اس کو بھی قرآن سمجھا جائے، گر حدیث کوکوئی قرآن نہیں سمجھا جائے، گر حدیث کوکوئی قرآن نہیں سمجھا جائے، گر حدیث

باتی آنخضرت مُلْقِیم کی حدیث کو بے اندازہ انسانی اقوال کی آمیزش سے الگ



کرنے کا طریقہ ہم بارہا ہلا چکے ہیں۔ جیے مصنف نے نماز کے متعلق حدیث کو تسلیم کیا ہے، اسی طرح اگر ذکوۃ سے متعلق تسلیم کر لیتے، تو اچھا تھا۔ کیونکہ دونوں مسئلے تو ارجملی سے ثابت ہیں، بلکہ ذکوۃ کے متعلق تو آنخضرت مُلاہا کی تحریر بھی موجود ہے۔

• اور اسلامی حکومت کے آئین میں اس کا داخل ہونا بھی اس کے متعین اور غیر محرف ہونے کی تقید بی کرتا ہے۔

#### اعتراض:

مراس كے متعلق مصنف " دواسلام" كلھتے ہيں:

"باقی رہا زکوۃ کا مسلم تو اسے خود قرآن نے بھی واضح کر ویاہے، زکوۃ بے کیا چیز؟ اللہ کے راستہ میں مالی قربانی۔" (دو اسلام: ١٢٦)

#### جواب:

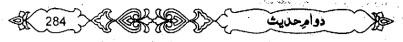
این پرمندرجه ذیل اعتراضات میں:

قرآن نے زکوۃ اور اللہ کے رائے میں مالی قربانی کا الگ الگ ذکر کیا ہے، مایا:

﴿ وآتى المال على حبه ذوي القربيٰ واليتميٰ والمساكين وابن السبيل والسآئلين وفي الرقاب وأقام الصلوة واتى الزكوة﴾ ●

"بہترین مال رشتہ داروں، تیموں، مسکینوں، مسافروں، سوالیوں اور غلاموں کی آزادی میں خرچ کرے، نماز قائم کرے اور زکوۃ دے۔" اس آیت میں مالی قربانی کا الگ ذکر کیا ہے اور زکوۃ ادا کرنے کا الگ بیان

- 🛭 اس کی تفصیل گزر پیکی ہے۔
  - € البقرة: ۱۷۷



فرمایا ہے۔ "سورة مزمل" میں فرمایا

﴿ و أقيموا الصلوة واتوا الزكوة وأقرضوا الله قرضا حسنا ﴿ وَ أَقْرَضُوا الله قَرْضَا حسنا ﴾ • " " نماز قائم كرو، زُلُوة اداكرواورالله كواچها قرض دو-"

عام طور برقرآن مجيد "قتال في سبيل الله" مين خرج كرنے كو" قرض" سے تعبير كرتا ہے۔ جبيا كه "سورة بقرة "اور "الحديد" ميں ہے۔ €

مالی قربانی کی اقسام:

مالی قربانی دوسم کی ہے، ایک متعین اور دوسری غیر متعین ۔ متعین کو عرف میں در کو ق" کہتے ہیں اور غیر متعین کو زکو ق نہیں کہتے، اگر چہ لغت کے اعتبار ہے اس پر زکو ق کا اطلاق ہوسکتا ہے، پھر زکو ق وائی فریضہ ہے اور وقی صدقات کی کوئی صدنہیں۔
کیونکہ اس کا مقصد وقتی ضرورت کو پورا کرنا ہوتا ہے۔ اگر وقتی ضرورت اپنے ضروریات سے زائدتمام مال خرچ کرنے سے پوری ہوتی ہو، تو اس وقت بہی تھم ہے کہ سب خرچ کرو۔قضیہ اشتراکیت اور سرمانی واری کا بیطل نہیں کہ بالکل جمع کرنے سے روک دیا جائے۔ ورنہ میراث کی وصیت اور خرچ کرنے کا مقصد ہی مفقو و ہو جائے گا۔ بلکہ اس کا حل یہ ہے، فقراء و مساکین کی ضروریات (کھانا پینا، پہننا، سکونت، نکاح، علاج، تعلیم وغیرہ) کا پورا بندوبست کیا جائے۔ اگر زکو ق سے بندوبست ہو جائے۔ اگر زکو ق سے بندوبست کیا جائے۔ اگر زکو ق سے بندوبست ہو جائے۔ اگر ذکو ق سے بندوبست ہو جائے۔ اگر ذکو ق سے بندوبست ہو جائے، توفیہا، ورنہ تمام زائد مال تک اس میں خرچ کر دیا جائے۔ بہی کرنا، وقتی تھہرا، تو اس کو دائی فرض نہیں بنا سکتے اور دائی فرض بمیشہ متعین ہوا کرتا کرنا، وقتی تھہرا، تو اس کو دائی فرض نہیں بنا سکتے اور دائی فرض بمیشہ متعین ہوا کرتا کرنا، وقتی تھہرا، تو اس کو دائی فرض نہیں بنا سکتے اور دائی فرض بمیشہ متعین ہوا کرتا کرنا، وقتی تھہرا، تو اس کو دائی فرض نہیں بنا سکتے اور دائی فرض بمیشہ متعین ہوا کرتا

<sup>🛈</sup> المزمل:٢٠

ويكيس البقرة: ٢٤٥، الحديد: ١١

ويكين ألبقرة: ۲۱۹، نيز ويكين صحيح مسلم (۹۹۷)

# دوامرحديث کر کھی کھی کے 285

ہے، وقتی فرض متعین نہیں ہوتا، اس کا تعین حاجت کے اندازے پر ہوتا ہے۔ پس لازمی طور برز کو قامتعین ہونی جائے۔

# تحریف ِ حدیث کا دوسرا سبب: آسان اسلام

اس میں اس بات کا ذکر کیا ہے کہ "اسلام جہاد وقال کوفرض قرار دیتا ہے۔ گر حدیث سے ایبا معلوم نہیں ہوتا۔" حالانکہ حدیث "کتاب الجہاد" میں بیا بتیں احسن طریقہ پر بیان ہو چی ہیں۔ فقہ کی تمام کتابوں میں "کتاب الجہاد" موجود ہے۔ انگریز کے ساتھ علماء دین جہاد کرتے رہے۔

# موضوع احادیث کا تذکره:

اب اس کے بعد موضوع حدیثیں بیان کی ہیں:

### نهای حدیث:

🛈 بلی ہے محبت ایمان۔ سخاوی نے اس کو'' موضوع'' قرار دیا ہے۔

# دوسری حدیث<u>:</u>

- "من تعلم بابا من العلم ليعلم الناس ابتغاء وجه الله أعطاه
   الله أجر سبعين نبيا"
- '' جومولوی کسی طالب علم کوکسی کتاب کا ایک ہی باب فی سبیل اللہ پڑھا دے اللہ (تعالی) اے سرنبیوں کا اجرعطا فرما تا ہے۔'' (دواسلام: ۱۳۳۱) اس حدیث کو ''تذکر ۃ الموضوعات'' میں''موضوع'' قرار ویا گیا ہے۔

بيرحديث "موضوع" بح، ويكيس : كشف الخفاء (١١٠٤)، تذكرة الموضوعات ١٨١ راه من المدينة المدينة المدينة المناطقة المناطق

<sup>. 2</sup> الفوائد المجموعة: ٩٨٤، تذكرة الموضوعات: ١٨



مصنف نے اس کا ترجمہ بھی غلط کیا ہے۔ اس کا صحیح ترجمہ یہ ہے کہ' جوعلم کا ایک باب پڑھے، تاکہ لوگوں کو اللہ واسطے پڑھائے، اللہ تعالی اسے ستر نبیوں کا اجرعطا فرماتے ہیں۔''

### تیسری حدیث

آ گے ایک حدیث وضوی فضیلت میں لکھی ہے، جس کامضمون ہیہ ہے
'' وضو کے ہر قطرہ سے فرشتہ پیدا ہوتا ہے، جوستر زبانوں میں اللہ
کی تنبیج بیان کرتا ہے، قیامت میں اس کو اس کا ثواب ملتا ہے۔''
پی حدیث بھی موضوع ہے، دیکھو تذکرہ!

# چونقی حدیث:

- اس کے بعد ایک اور موضوع حدیث لکھی ہے، جس کا مضمون یہ ہے۔
  ''جو آ دمی مرنے کے بعد ایک ورقہ علم کا چھوڑ جائے، وہ ورقہ جہنم اور اس
  کے درمیان آ ڑبن جائے گا۔''
  - میر صدیث بھی موضوع ہے۔ ویکھو:میزان، تذکرہ۔

# يانچوين حديث:

- اس کے بعد ایک اور حدیث موضوع لکھی ہے:
- "من كتب بسم الله الرحمن الرحيم، فحوده تعظيما لله غفرله"
- المجروحين لابن حبان:١٦٥/٢، العلل المتناهية:١/٣٣٩، لسان الميزان: ٢٣٠/٣،
  تذكرة الموضوعات: ٣٣
- قذ كرة الموضوعات: ٢٣، مولف تذكرة في "ميزان" كاحواله أيك دوسرى بعدوالى حديث كلي يغدوالى حديث كلي ويا بعدوالى حديث كلي ويا بعد ويكون : ٢٨/٢

# وارحديث روارحديث

"جو خف بم الله كوخوشخط لكھ، اس كے تمام كناه معاف ہوجاتے ہيں۔" يہ بھى موضوع ہے۔ • (مذكره)

### چھٹی حدیث:

#### ماتوبي حديث:

- پھر جے کے بارہ میں ایک موضوع روایت لکھی ہے کہ:
   ''جو شخص فجر کی نماز باجماعت پڑھے، اس کو اتنا ثواب ملے گا، گویا اس نے پچاس جے گئے ہوں۔''
   بچاس جے کئے ہوں۔''
   مگریہ حدیث ضیح نہیں، تیسرے درجہ کی ضعیف بلکہ موضوع ہے۔ <sup>®</sup>
- الکامل لابن عدی: ٥٩٥، لسان المیزان: ٩٩٥، السلسلة الضعیفة: ١ ٢٩٨/ ملا طاہر پٹی نے " تذکرہ" میں اس مدیث کو " موضوع" تبین قرار دیا ، بلکداس مدیث کے بعض شواہد کی بناء پر اس کوضیح قرار قرار دیا (تذکرہ الموضوعات: ٢٢-٢٢) لیکن ان کا بی قول درست نہیں۔ کیونکداس کی سند میں بعض متروک و کذاب راوی ہے، جن کی بناء پر بید مدیث "موضوع" ہے اور اس کا شاہد بھی ضعیف ہے ۔ ای بناء پر امام ابن جوزی، سیوطی، البانی بیشیم اور دیگر علماء نے اس صدیث کو "موضوع" قرار دیا ہے۔
  - ◙ الفوائد المجموعة: ٢١، تذكرة الموضوعات:٣٦، السلسلة الضعيفة:٢٤٣/٢ـ
- بير صديث موضوع " بـ ويكسل: لسان الميزان: ٢٥٤/٢، كشف الخفاء للعجلوني (٢٥١٩)، الفوائد المجموعة: ٣٦، تذكرة الموضوعات: ٣٩



## آ گھویں حدیث:

بیموضوع حدیث بھی "نذ کرہ "میں ذکر کی گئی ہے۔

### نویں حدیث:

🛈 ایک اور حدیث ملاحظه ہو:

"إن أمتي أمة مرحومة لاعذاب عليها في الآحرة"

"(آ مخضرت علیم نے فرمایا) میری امت بخش ہوئی ہے، اسے قیامت

کے دن عذاب نہیں ہوگا۔''

موضوع ہے۔ (تذکرہ)

کنز العمال: ٧٤/١، تذكرة الموضوعات: ٥٥٠

عدیث کی امانید کے ساتھ مروی ہے، بعض اسانید 'صحیح'' اور کچھ اسانید 'ضعیف'' ہیں، لہذا ہے حدیث قابل احتیاج ہے، مؤلف رشین نے جس سند کے پیش نظر اس حدیث کوضعیف قرار دیا ہے ، اس کی سند میں " مسلمہ بن علی بن خلف الخشنی" متروک ہے۔ (الجرج والتعدیل:۲۸۸۸۸، الکامل فی الضعفاء :۳۳/۳، المجروحین لابن حبان :۳۳/۳، الکشف الحثیث:۲۵۸ الکشف الحثیث:۲۵۸ الکشف الحثیث:۲۵۸ الکشف الحثیث:۲۵۸ الکشف الحدیث ۲۵۸ الکشف الحدیث ۲۵۸ الکشف الحدیث ۲۵۸ المستد کی بناء پریہ حدیث "ضعیف" ہے۔ ویکھیں: تذکرة الموضوعات:۹۲ کو العمال: ۲۷/۲۱ الفتن للمروزی:۳۷۲ مین ویکر اسانید کے پیش نظر یہ حدیث 'صحیح'' ہے۔ ویکھیں:سنن أبي داود: کتاب الفتن والملاحم، باب ما یر حی فی القتل ، رقم الحدیث (۲۷۸۸) مسئلہ اُحمد :۲۸۲/٤ مسئلہ فی القتل ، رقم الحدیث (۲۷۸۱) مسئلہ اُحمد :۲۸۲/٤ مسئلہ اُحمد :۲۸۲/٤ مسئلہ اُحمد :۲۸۲/٤ مسئلہ اُدی یعلی:۲۸۲/٤ مسئلہ عبد بن حمید ن حمید :۲۸۲/٤ اس حدیث کو امام عاکم ، و بی اور البانی توسیم نے 'ورور ویا ہے۔ یہ عبد بن حمید ن حمید: ۲۰ اس حدیث کو امام عاکم ، و بی اور البانی توسیم نے 'ورور ویا ہے۔ یہ عبد بن حمید ن حمید: ۲۰ اس حدیث کو امام عاکم ، و بی اور البانی توسیم نے 'ورور ویا ہے۔ یہ عبد بن حمید: ۲۰ اس حدیث کو امام عاکم ، و بی اور البانی توسیم نظر الرو ویا ہے۔ یہ عبد بن حمید: ۲۰ اس حدیث کو امام عاکم ، و بی اور البانی توسیم نظر میں عرار و بیا ہور البانی توسیم نظر المحدیث الراد و بیا ہور البانی توسیم نظر المحدیث کو امام عاکم ، و بی اور البانی توسیم نظر المحدیث کو امام عالم ، و بی اور البانی توسیم کو میں کو المحدیث کو المحدی

دوام حديث

اب تک جس قدر حدیثیں ذکر کی جیں، وہ سب' موضوع' بیں اور محدثین نے ان کو غیر معتبر کہا ہے۔ پھر معلوم نہیں، ان کے ذکر کرنے میں تحریف کا اثبات ہوتا ہے یا نفی کا، ظاہر تو یہی ہے کہ وضع کرنے والا تو حدیث میں اضافہ کرنا چاہتا تھا، مگر محدثین نے اس کا مکر چلنے نہ دیا، پس بی حدیث کی حفاظت ہوئی!

آ م كت بي:

تحریف حدیث کا تیسرا سبب طریقت

"مشكل اسلام سے بھا گئے والے دوگروہ تھ، ملا اور بير۔ پير نے جہاد سے جان چيرانے كيا اور اپنے جان اور اپنے جان حيران كيا اور اپنے مسلك براحاديث كھڑنا شروع كرليں۔

### چندموضوع احادیث

#### بها بهی حدیث

" حضرت حذیفہ والنو فرماتے ہیں کہ میں نے حضور سے پوچھا کہ ماطن کیا چیز ہے؟

← (السلسلة الصحيحة: ٦٤٨/٢ (٩٥٩) اس كى بعض اسانيد مين "عبد الرحمن بن عبد الله المسعودى" ، بوكرة فرى عمر مين اختفاط كاشكار بو كئے تھے، اور ان سے يزيد بن بارون ،كثير بن بشام اور باشم بن قاسم روايت كرتے بين، جب كه العول نے عبد الرحمن المسعودى سے بعد از اختفاط سنا ہے، لہذا اس علت كى بناء بريسند "ضعيف" ہے۔

لیکن "معاذ بن معاذ العنبری" بھی مسعودی سے میدروایت بیان کرتے ہیں، اور ان کا مسعودی سے ساح اختلاط سے پہلے کا ہے۔ الکواکب النیرات : ٤٥ (٣٥)

تنبید: ای حدیث سے مراویہ ہے کہ امت محمد یہ کے اکثر واُغلب لوگ عذاب سے محفوظ رہیں گے، اور کچھ لوگ جہنم میں ضرور جائیں، جواپئے گناہوں کی سزا پانے کے بعد جہنم سے نکال لیے جائیں گے، اور کچھ نبی کریم ٹنائٹی کی شفاعت کے بعد جہنم سے نکال لیے جائیں گے۔ ویکھیں: (شعب الإیعان: ۲۶۲/۱، السلسلة الصحیحة: ۲۶۹/۲)



حضور گایئم نے فرملیا بھی سوال میں نے جریل سے پوچھا تھا، اس نے جواب دیا کہ یہ ایک راز ہے، جے صرف الله ادر اس کے چند اولیاء و اصفیاء جانتے ہیں ، نہ کوئی فرشتہ اس راز سے آگاہ ہے اور نہ کوئی پیغیر۔''

ير بھی موضوع ہے۔ 🌘 (تذكرة)

#### دوسری حدیث:

اس کے بعد ذکر اللہ اور شیع کے تواب میں ایک حدیث بیان کی ہے کہ:

"اگر ایک بادشاہ کو بیہ معلوم ہو جائے کہ ذکر خدا میں کتنا لطف ہے، تو وہ

سلطنت چھوڑ دے اور اگر اس کی ایک شیع کا تواب عام دنیا پر تقسیم کر دیا

جائے، تو ہر محض کے جصے میں کا ئناتِ عالم کی تعداد سے دس گناہ زیادہ

نیکیاں آئیں۔"

• **موضوع ہے۔** (تذکرہ)

یہاں صرف دو موضوع حدیثیں بیان کی ہیں، جن کو محدثین نے چھانٹ ویا ہے ، ہے اور اس سے بیا ندازہ ہوتا ہے کہ محدثین نے حدیث کی س قدر حفاظت کی ہے! ہے!

تحريف مديث كا چوها سبب بيان كرت موئ لكهة بين

العجالة في الأحاديث المسلسلة: ٨٩، كشف الخفاء (١٧٦٥)، الفوائد المجموعة: ٢٨٤،
 تذكرة الموضوعات: ١٨

 <sup>☑</sup> تذكرة الموضوعات: ٥٥، ال كي سند شن " سليمان بن عمرو النخعي" كذاب
 ٢٣٣/١: الجرح والمتعديل: ١٣٢/٤، المجروحين:١٣٣/١، المجروحين:١٣٣/١، الكثيف الحثيث:١٣٠/١)

# 

### تحريف مديث كاجوتها سبب: بادشامول كى خوشامد

### بهلی موضوع حدیث

🗓 "يا معاوية أنت مني وأنا منك"

"اےمعاویہ! تو جھے ہے اور میں تجھے!" (موضوع۔ تذکرہ)

#### دوسری حدیث:

"أنا مدينة العلم وعلي بابها"

" میں علم کا شہر ہوں اور علی اس کا دروازہ!" (موضوع۔ تذکرہ)

#### تيسري حديث:

الكل أمة فرعون وفرعون هذه الأمة معاوية "
"لكل أمة فرعون معاورات امت كا فرعون معاويه ب-"
" برامت كا أيك فرعون ب اوراس امت كا فرعون معاويه ب-"
(موضوع- تذكرة)

#### چونگی حدیث:

تقال رسول الله صلى الله عليه وسلم للعباس إذا كانت خمس وثلاثين ومائة فالخلافة لك ولو لدك منهم السفاح والمنصور والمهدي"

''رسول الله طَالِيَّةُ نے عباس باللهٔ کوفر مایا که ۱۳۵ هدین خلافت تهاری اولاد میں نتقل ہو جائے گی، ان سے ایک سفاح، منصور اور مهدی

- العلل المتناهية: ٢٧٩/١، لسان العيزان: ٢٥/٤، تذكرة العوضوعات: ١٠٠
- الموضوعات لابن الجوزي: ١١٠/٢، الفوائد الجموعة: ٣٤٨، تذكرة الموضوعات: ٩٦،
  السلسلة الضعيفة: ٣٥٧/٦،
  - العلل المتناهية: ١/١،٢٨، الفوائد المجموعة: ٧٠٤، تذكرة الموضوعات: ١٠٠.



**مو لَگُه** (موضوع - تذكرة)

#### يانچوس حديث

إنّ رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يطير الحمام "
 "رسول طَائِيْلُ كُور الراليا كرتے تھے۔" (موضوع۔ تذكرہ)

#### مچھٹی حدیث:

"إن اللعب بالحمام من عمل قوم لوط" "
"أر كوتر سے كھيانا قوم لوط كاعمل ہے۔" (موضوع۔ تذكرة)

#### ساتویں حدیث:

"أكرموا البقر فإنها سيدة البهائم مارفعت طوفها إلى السماء منذ عبد العجل"

" گائے کی تعظیم کرو، کیونکہ وہ مویشیوں کی سردار ہے، اور جب سے بہودیوں نے گوسالہ پرتی کی، یہ بیچاری شرم سے اپنا سرآ سان کی طرف نہ اٹھاسکی۔" (موضوع۔ تذکرہ)

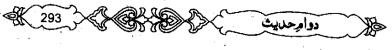
لسان الميزان:١٧١/١، الكشف الحثيث:٤٥، الفوائد المجموعة:٤١٣، تذكرة الموضوعات:١٠٠

 <sup>☑</sup> تاريخ بغداد: ١٣٤/١٣٤، المنار المنيف: ٩٥، وتتح المغيث: ١٥٩/١، الفوائد المجموعة:
 ١٧٤، تذكرة الموضوعات: ١٥٤.

بيم فوع حديث نيس، بلكه سفيان تورى كاقول به ديكميس: ذم المملأ لهي إلابن أبي الدنيا: ٨٦ (٦٤)
 تذكرة العوضوعات: ١١٧٣، الطرق الحكمية: ٤٠٩

حصرت ابن عباس ورا مجاس می مید قول مروی ہے۔(الکبائر للذهبی:٥٥)۔ رسول الله مُؤَمِّمُ نے ایک مخص کو دیکھا وہ کبوتری کے پیچے لگا ہوا تھا تو آپ ٹاٹھٹا نے فرمایا: شیطان شیطان کے چیچے لگا ہوا ہے۔ابوداود(٤٩٤٠)،مرید تفصیل کے لیے دیکھیں:فتاویٰ ابن تیسید: ٢٤٦/٣٢

الفوائد المجموعة: ۱۷۱، تذكرة الموضوعات: ١٥٣ ـ ١٥٣



#### آ گھویں حدیث:

من لم يكن عنده صدقة فليلعن اليهود" <

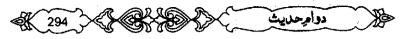
"جس مخض کے پاس صدقہ کے لیے کوئی چیز نہ ہو، وہ یہود یول پر لعنت کرے (موضوع۔ تذکرہ)

ان احادیث کا بھی تحریف حدیث سے کوئی تعلق نہیں، بلکہ یہ موضوع ہیں۔ محدثین نے ان کوالگ کر دیا ہے۔ یہ حفاظت حدیث کی دلیل ہے نہ کہ تحریف کی۔

### پنجم فرقه پرستی

#### بیلی موضوع حدیث

- ① "صنفان من أمتي ليس لهما نصيب في الإسلام القدرية والمرجية"
   ② "ميرى امت ك دوفرقول كااسلام ك ك في تعلق نبيل، قدريداور مرجيد"
- يير ويكسين: الكامل لابن عدي :٤/٩٠٦، ١٠٠٢، المجروحين:١١/٢، تاريخ بغداد:
   ٢٦٩/١٤، الموضوعات لابن الجوزي: ٢٨٩/٢، الفوائد المجموعة:٥٠٠٠ كشف الخفاد:(٢٦٠٥)، تذكرة الموضوعات:١٦، السلسلة الضعيفة:١١٩/١ (١٠٤)
- سن الترمذي: أبواب القدر، باب ما جاء في القدر، وقم الحديث (٢١٤٩)، و قال: "هذا حديث غريب حسن صحيح" سنن ابن ماجه: باب في الإيمان ، وقم الحديث (٧٣) مسئل عبد بن حميد: ٢٠١ (٥٧٩) ال كي ترييل على بن نزار "اور "نزار بن حيان المعيف عيل، والحرح والتعديل: ٢٠٧، الكامل في الضعفاء :٥/٥٥، المحروحين لابن حبان: ٢٠٧، ١١٣/٢، الكامل في الضعفاء :٥/٥٠، المحروحين لابن حبان: ٢٠١٠ / ٢٠٥، الكشف المحبيث: ٢٠٦) بي حديث الى سك علاوه بهي ويكراماتيد كن ما تحديث الله المتناهية: ١٤٠٠ من المدين العلل المتناهية: ١٤٠٠ من طلال الجنة للألباني: ١٤٩



#### دوسری حدیث:

القدرية مجوس هذه الأمة ..... الخ"

'' قدر میاس امت کے مجوں ہیں، اگر بیار ہوں، تو ان کی عیادت نہ کرواور اگر مرجائیں، تو جنازہ نہ پڑھو! •

تذكرة الموضوعات مين ان كوموضوع كها كيا ہے۔

مرضیح بات مید ہے کہ یہ دونوں حدیثیں موضوع نہیں، پہلی حدیث حس ہے اور دوسری بھی قابل استشہاد ہے۔

<sup>•</sup> سن أبي داود: كتاب السنة، باب في القدر، رقم الحديث (٢٩٦١)، المستدرك: درم الرحم (٢٨٦)، استديل البيهقي: ٢٠٣١، ٢٠٨١) ال سنديل ابو حازم سلمة بن دينار كا ابن عمر شاخيا ہے ساع ثابت نبيل ہے۔ (تهذيب الكمال: ٢٨٧١/١١) ميز اس حديث كے ليے ويكھيل: سنن ابن ماجه: باب في القدر، وقم الحديث (١٨٥)، نيز اس حديث كے لي ويكھيل: سنن ابن ماجه: باب في القدر، وقم الحديث ويكر امانيد كے ماتھ محق مروق ہے۔ ويكھيل :مسند أحمد: ١٩٦٥، ٤٠ المعجم الأوسط: ٢٠٨٨، المعجم الصغير: ٢١٨٧، مسنن البيهقي: ٢٠٣١، ١٠ الأوسط: ٣٠٢/٢، ٢٠٦١، المعجم الصغير: ٢١/٢، ١٠ سنن البيهقي: ٢٠٣١، المعجم الصغير: ٢١/٢٠، المناهين: ٣٠٤٠، ١٠ مناه البيهقي: ٢٠٢١، ١١ الكامل في الضعفاد: ٧٧٧/١، اعتقاد المسند الشاميين: ٣٠٤٦، الإالت لابن بطة: ٢/٥٩، الشريعة: ٤٠٢، المام ابن جوزي أهل السنة للالكائي: ٤/٣٦، الإبانة لابن بطة: ٢/٥٩، الشريعة: ٤٠٢، المام ابن جوزي المناهية: ١١/٥١، الموضوعات: ١/٥٥، جس پر حافظ علائي اور امام سيوطي نے ان كا المتناهية: ١/١٥، الموضوعات: ١/٥٥، جس پر حافظ علائي اور امام سيوطي نے ان كا تحاقی والی والم سيوطي نے ان كا المتناهية: يا، اور حافظ علائي نے اس حدیث كو "حسن" قرار دیا ہے۔ تفصیل كے ليے طاحظ كرين ظلال الحقد كرين ظلال

تذكرة الموضوعات: ١٥۔



#### تيبري حديث:

③ "أول ما خلق الله العقل" (موضوع- تذكرة)

#### چونخی حدیث:

﴿ \* القرآن كلام الله غير مخلوق فمن قال غير هذا فاقتلوه..... \* ﴿

#### يانچويں حديث:

"من قال القرآن معلوق فقد كفر" (موضوع - تذكرة)
 "قرآن غير مخلوق ہے (قديم ہے) جو اسے مخلوق كے، اسے مار ڈالو، جو مخص قرآن كوغير مخلوق سمجھ، وہ كافر ہے - "(موضوع - تذكرة)

#### مسئله خلق قرآن:

اں مدیث کے آگے ماکمہ کرتے ہیں:

"بات سیرهی سی تھی، جس پرغور نہ کیا گیا، چیزیں دوتھیں، وصف کلام اور کلام، گفتگو کرنا الگ۔ ہر آ دی

الفوائد المجموعة: ٤٧٧، الدرر المنتثرة:٣٦٧، تذكرة الموضوعات:٢٩-٢٨.

<sup>🛭</sup> تذكرة الموضوعات: ٧٧

کشف الحفاء (۱۸۶۹)، الفوائد المجموعة: ۲۱۳، تذکرة الموضوعات: ۷۷۰ الله تعالى حديث کو علامه طاہر پنی نے امام سيوطی کا کام سيوطی کا قلامه طاہر پنی نے امام سيوطی کا تول نقل کيا ہے اور اس حدیث کے بارے میں امام سيوطی کا تول نقل کيا ہے: "لايضح" اس کے بعد علامه طاہر پنی فرماتے جین: " قلت له طرق" (تذکرة الموضوعات: ۷۷) ليكن اس حديث كی امانيد ميں وضاع اور كذاب راوی جین، جس كی بمناه پرامام سيخی، سخاوی اور شوكانی وغيرهم نے اس كو "موضوع" قرار دیا ہے، امام شوكانی فرماتے جین " و قلد اور ده صاحب الملالي في اول كتابه و ذكر له شواهد و أطال في غير طائل فالعديث موضوع تجاراً على وضعه من لا يستجي من الله تعالى ....."



وصف کلام (گفتگو کی المیت) کے ساتھ پیدا ہوتا ہے ، کین وہ مضامین، اشعار اور کتابیں بعد میں لکھتا ہے، وصف کلام پیدائش ہے، کلام اور نتائج کلام بعد کی پیداوار ہے، اس طرح اللہ تعالیٰ کا وصف کلام اللہ کی طرح قدیم ہے، لیکن نتائج کلام (مولیٰ ہے کلام، تورات، انجیل، قرآن وغیرہ) بعد کی پیداوار ہیں، اور اس لئے حادث ہیں۔" (دواسلام: ۲۳۳)

#### غلطتهی کا ازاله:

اس کا مطلب یہ ہوا کہ معزلہ جو خلوق کہتے تھے، وہ نتائج کو خلوق کہتے تھے، اور امام احمد الله جو غیر خلوق کہتے تھے۔ وہ وصف کلام جمعنی اہلیت کلام کے اعتبار سے کہتے تھے، یعنی وونوں کا مطلب الگ الگ تھا۔ نزاع لفظی تھا، اس کا مطلب قرآن سے کچھ اور تھا اور امام احمد الله کا پچھ اور یعنی بے وقو فوں کی منڈی تھی، جو ایک دوسرے کو اپنا مطلب سمجھا نہ سکے۔ حالانکہ یہ بنتی بات تھی کہ معزلہ چونکہ اس قرآن قرآن قرآن میں تھا، نہ وصف کلام میں۔ نزاع کی وجہ یہ بات تھی کہ معزلہ چونکہ اس قرآن کو حادث سجھتے تھے، اس لئے وہ اللہ کے ساتھ اس کا قیام محال جانے تھے۔ اس واسطے ان کے نزد یک قرآن اللہ تعالی سے منفسل چیز سمجھا جاتا تھا اور جو اللہ تعالی سے منفسل ہو، وہ مخلوق ہوتی ہے۔

اورامام احر رطاف اس منطق کے قائل نہ تھ، وہ کہتے تھ، قرآن چونکہ اللہ تعالی کا کلام ہے اور اس کا وصف ہے، بس ضروری ہے کہ اس کے ساتھ قائم ہو، پس جو چیز اللہ تعالی کی طرح غیر مخلوق ہو۔ چیز اللہ تعالی کی طرح غیر مخلوق ہو۔ کیونکہ مخلوق اس چیز کو کہتے ہیں، جو حادث اور منفصل ہو۔ گویا نزاع صرف پر تھا کہ کلام باری، باری تعالی ہے منفصل ہے یا متصل۔ معتزلہ منفصل کہتے تھے اور امام احمد رطاف متصل۔ متازلہ منفصل کہتے تھے اور امام احمد رطاف متصل۔ متازلہ منفصل مانے سے خادق!



#### چهنی موضوع حدیث

اس کے بعد رافضوں کے متعلق ایک حدیث کا ذکر ہے:

(6) "الرافضة الدين رفضوا ديني"

رافضہ وہ ہیں، جنہوں نے میرے دین کوچھوڑ دیا۔ (موضوع۔ تذکرہ)

#### ساتویں حدیث:

ایک اور حدیث:

🕜 "اتقوا اليهود والهنود"

يبوداور ہنود سے بچو! (يہ بھی "موضوع" ہے)

#### آ گھویں حدیث

اورایک وضعی حدیث:

® "سراج أمتى أبوحنيفة"

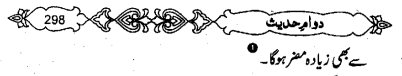
"ابوجنیفه میری امت کا چراغ ہے!" (موضوع)

ایک اور موضوع حدیث سے:

#### نویں حدیث:

"سیکون من أمتي رجل یقال لهٔ محمد بن إدریس أضر علی أمتي من إبلیس"
 "میری امت میں ایک شخص محمد بن ادریس ہوگا، میری امت پر وہ ابلیس

- 🐠 تذكرة الموضوعات:٩٣
- 🗷 كشف الخفاه(٩٨)، تذكرة الموضوعات: ١١٤
- € كشف الخفاء (٥٣)، الفوائد المجموعة: ٤٢٠، تذكرة الموضوعات: ١١١١، السلسلة الضعيفة: ٤٢/٢



آگے لکھتے ہیں:

## ششم امتیاز رنگ ونسل

### میلی حدیث:

🛚 "إياكم وزي الأعاجم"

كد " تم لوك ابل عجم ك لباس سے بچو!"

ترجمه غلط ہے۔ صحیح ترجمہ بیہ ہے: '' عجمی وضع اختیار نہ کرو۔''

(موضوع۔ تذکرہ)

#### دوسری حدیث:

ایک اور حدیث

آناری کلام، الله کے نزدیک ناپندیدہ ہے، خوزیہ شیطانی کلام ہے، بخاری دوزخیوں کی کلام ہے، بخاری دوزخیوں کی کلام ہے، بخاری دوزخیوں کی کلام ہے، بختیوں کی کلام عربی ہے۔'
 (یہ حدیث بھی "موضوع" ہے۔)
 آگے دیف کا ساتواں سبب لکھتے ہیں:

<sup>🛭</sup> مصادر سابقه

یر مرفوع صدیت نمیس، بلکه حضرت عمر دانین کا قول ہے اور اس کی سند (صحح، ہے۔ دیکھیں: مسلد الحمد: ۱۳/۱ (۳۰۱)، صحیح ابن حبان: ۲۲۸/۱۲ (۱۹۵۶) مسند أبي یعلی: ۱۸۹/۱ (۲۱۳)، شرح معاني الآثار: ۲۷۰/۶، سنن البیهقي: ۱۶/۱۰ (۱۹۰۲۲)، حسند ابن الجعد: ۱۰۲ (۱۹۹۵)، تذکرة الموضوعات: ۱۰۳-۱

آلمجروحین: ۱۲۹/۱، الموضوعات لابن الجوزي: ۱۵۸/۱، لسان المیزان: ۲/۱، ٤٠٤
 تذکرة الموضوعات: ۱۱۳، اس کی سند پیل باساییل بن زیاد کذاب اور متردک ہے۔



﴿ "جوعالم كى زيارت كرے، اس في ميرى زيارت كى، جو عالم سے مصافحه كرے، اس في مصافحه كيار، (موضوع)

#### دوسری حدیث:

#### تيسري حديث:

- علماء أمتي كأنبياء بني اسرائيل" "علماء أمتي كأنبياء بني اسرائيل كانبياء كي طرح بين "رموضوع) على المرائيل كانبياء كي طرح بين "رموضوع) چوهی حدیث:
  - 🗘 "الشيخ في قومه كالنبي في أمته" قوم میں شیخ ایا ہے، جیسے کدامت میں نی !۔ (موضوع)
- تاريخ جرجان:١٩٧٠ الفوائد المجموعة:٢٨٥، كشف الخفاء(٢٤٩٤) تذكرة الموضوعات: ١٩، السلسلة الضعيفة: ٢٣٤/٧\_
- € الموضوعات لابن الجوزي:١/٢٦٢ (٤٤٤) ، لسان الميزان: ٩٣/١، الفوائل؟ المجموعة: ٢٨٥، كشف الخفاء (١١٤٦)، تذكرة الموضوعات: ٢٠
  - € المقاصد الحسنة: ٥٩٤، (٧٠٢)، الدرر المنتثرة: ٣١٢، كشف الخفاء (٤٤٧)، الفوائد المجموعة: ٢٨٦، السلسلة الضعيفة: ١/٩٧٦ (٤٦٦)
  - € تهذيب التهذيب: ٢٨٩/٠ الدرر المنتثرة :٢٨٠، كشف الحفاء :٣٦٢/٢، الفوالد السجموعة: ٢٨٦، تذكرة الموضوعات: ٢٠



#### يانچوس حديث:

الشهداد العلماء أفضل من دم الشهداء" علم المشهداء علماء كالميابي شهداء كخون سافضل م- (موضوع)

#### مچھٹی حدیث:

﴿ ''اعتبروا عقل الرجل في طول لحيته'' جتني داره على لبي بوء اتني بي عقل زياده بوتي ہے۔ (موضوع)

#### ساتوی<u>ں حدیث:</u>

﴿ "السواك يزيد الرجل فصاحة " مواك سے فصاحت برهتی ہے۔ (موضوع)

#### آ گھویں حدیث:

🦠 جن کی عقل نہیں ، ان کا دین نہیں ۔ (موصوع)

#### نویں حدیث:

🚯 زکوة علماءكوديا كروا\_ (موضوع)

<sup>•</sup> كشف الخفاء (٢٢٧٦)، الدرر المنتثرة: ٣٩، الفوائد المجموعة: ٢٨٧، تذكرة الموضوعات: ٢٣، يوس المرى كا قول ب، يحرمترض مديث بنا كريش كراب بين!!

كشف الخفا(١٦٧٧)، تذكرة الموضوعات: ٣٠، السلسلة الضعيفة: ١/١٤٤

العلل المتناهية: ١/٣٣٦، الفوائد المجموعة: ١١١ كشف الخفاء ( ١٤٩٤) السلسلة

شعب الإيمان: ١٥٧/٤؛ لسان الميزان: ٢٨/٢؛ ضعيف الجامع الصغير: ١٠٠٠ (٢١١٦)

الميزان: ٢/٥٥/٠ الفوائد المجموعة: ٦٠



#### دسوس حديث:

کی مجوئے کو کھلانا سب سے بہتر ہے، جو پیٹ بھر کر کھلائے یا پانی سے سیراب کرے، اس کے اور آگ کے مابین سات گڑھے بن جائیں گے۔ ایک ایک گڑھا پانچ سوسال کا ہوگا۔ (موضوع)

#### گیار ہویں حدیث:

۞ "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحب الحلواء"
 ° "خضرت تَاتَّيْنِ مَيْثِي چِز كو پِندفرياتے تھے۔"

یہ حدیث صحیح ہے، اس بیں کوئی چیز خلاف عقل، قرآن یا فطرت نہیں، لہذا اس کو یہاں بیان کرنا ہے معنی ہے۔

اس کے آگے بیان کیا ہے:

#### بارہویں حدیث:

🕸 "قلب المؤمن حلو ويحب الحلاوة ومن حرمها على نفسه

<sup>●</sup> المستدرك: ١٤٤/٤ (٧١٧٧) ، المعجم الأوسط: ٢٠/١٣، شعب الإيمان: ٢١٧/٢، الل كل سند عيل "رجاء بن أبي عطاء المصري" ب ـ امام حاكم قرمات بين: صاحب موضوعات" ابن حبان بحى قرمات بين: "روي الموضوعات" الل كل بعد فدكوره بالا عديث كو بطور مثال ذكر كيا ب - (المحروحين: ١٠/١، ٣٠ لسان العيزان: ٢٠/١) لبذا به عديث "موضوع" ب - يكسين: الفوائد المجموعة: ٥٠، السلسلة الضعيفة: ١٠/١/١

تنبید اس کا یہ جلہ" کی بھوے کو کھانا کھلانا سب سے بہتر ہے۔ ' ندورہ بالا "موضوع" صدیث کا حصنہیں ہے۔

 <sup>◘</sup> صحيح البخاري: كتاب الأطعمة، باب الحلواء والعسل، رقم الحديث (١١٥)، صحيح
 مسلم: كتاب الطلاق، باب وجوب الكفارة، رقم الحديث (١٤٧٤)



فقد عصى الله ورسوله"●

د مومن کا دل میشا ہے اور مشاس کو جاہتا ہے، جواس کو اپنے آپ پرحرام کرے، اس نے اللہ اور رسول کی نافر مانی کی۔''

#### تيرهوي مديث:

ہے ''جو مخص اپنے بھائی کو حلوے کا ایک لقمہ کھلائے گا، اللہ اسے محشر کی گری ہے بچائے گا۔''

#### چور مو ی مدیث:

" "شہد کو کھاؤ، خدا ک قتم جس گھر میں شہدہوگا،اس گھر کے فرشتے اس کیلئے استغفار کریں گے۔ اگر شہد کھائی جائے، تو اس کے جسم کو آگ نہیں چھوے گی۔، 3

یہ تینوں روایتیں موضوع ہیں۔ محدثین نے ان کو موضوع سمجھ کر چھوڑا، اور چھانٹ دیا۔ بیر حفاظت حدیث کی دلیل ہے!

اب مرغ کے بارے میں موضوع روایت بیان کرتے ہیں:

#### بندر ہویں حدیث

،، ۞ ''سفید مرغا میرا دوست ہے اور میرا دوست جبرائیل کا دوست ہے۔ ۞

- ◘ ير صديث" موضوع" ب-شعب الإيمان: ٩٩/٥، تاريخ بغداد: ١١٢٣، (١١٢٢) ،
   الموضوعات لابن الجوزي: ١٦٣/٣ (١٣٧٧) ، لسان الميزان: ٢١٤/٥، السلسلة الضعيفة (٦٦/٩)
  - الفوائد المجموعة: ١٨٢، كشف الخفاء (٢٦٠٣)
  - € تاريخ جرجان: ٢٠٥، الموضوعات لابن الجوزي: ١٦٥/٣، الفوائد المجموعة (١٧٩)
    - الموضوعات لابن الجوزي: ١٣٨/٣٠ تذكرة الموضوعات: ١٥٣-



⊕ جوشخص سفید مرغا رکھے گا، وہ شیطان اور کا بمن کے شر سے محفوظ رہے گا۔''
 (موضوع ہے)

#### سولوي حديث:

اس کے متعلق بھی ایک موضوع روایت لکھ کر، اس کا ذمہ دار حب عادت ملاکو عظمرایا ہے۔الفاظ یہ بیں:

"نفقة الدرهم في سبيل الله بسبع مائة درهم و نفقة درهم في خضاب بسبعة آلاف"

کہ''فی سبیل اللہ ایک درہم (خرچ کرنا) سات سو درہم کے برابر ہے، اور خضاب کا ایک درہم سات ہزار درہم کے برابر ہے۔'' €

اس کے بعد حس پری کے متعلق لکھتے ہیں:

#### ستروس عدیث:

"النظر إلى المرأة الحسناء يزيد في البصر"
 "نوش شكل عورت كى طرف د كيف سے نظر بردھ جاتى ہے۔"

### المفارو<u>ين حديث:</u>

﴿ ﴿ وَمُكِينَ چِرُولِ اور سِاہِ آئھول سے محبت كرو، الله كى الله عجرے كو آگ سے

الموضوعات لاين الجوزي:٣٠/٣١، تذكرة الموضوعات: ١٥٣

۵ تذكرة الموضوعات: ١٦٠

 <sup>●</sup> الموضوعات لابن الجوزي: ٢٥٢/١، الفوائد المجموعة: ٢١٧، ضعيف الجامع الصغير
 (٩٩٩١)



عذاب نہیں کرے گا۔'' 🗨

به دونول حدیثیں موضوع ہیں۔ (تذکرہ)

اس باب میں موضوع حدیثیں بیان کرنے سے تو حفاظت حدیث کی تائید ہوتی ہے، پھرمعلوم نہیں کہ مصنف کوان کے لکھنے میں کیا مزا آتا ہے۔ شاید وہ ان حدیثوں یر مدت تک عمل درآ مدکرتے رہے ہوں!

آ کے آٹھوال سبب بیان کرتے ہیں:

### مهشتم: حقائق حیات

" إن الورد من عرق النبي صلى الله عليه وسلم أو من عرق البراق" (موضوعـ تذكرة)

" گلاب كا پھول آنخضرت مَالَيْم كے پسينہ سے يا براق كے پسينہ سے ہے۔"

"شرار أمتي يأكلون الحنطة"

''میری امت کے بدرین لوگ وہ ہیں،جو گندم کھاتے ہیں۔''

(موضوع، تذكرة)

، ''برنی پر وی عربی میں آتی رہی، پھر وہ ترجمہ کرکے اپنی قوم کی زبان میں

- ❶ سؤالات حمرة السهمي للدارقطني:٢١١ (٢٨٤) ، تاريخ بغداد:٣٨٢/٧، الإرشاد للخليلي : ١/٥٣١/، الموضوعات لابن الجوزي:٢٤٩/١،لسان الميزان:٦/٥٣١، الفوائد المنجموعة: ٢١٨، السلسلة الضعيفة: ١/٢٥٦ (١٣١)
  - 🛭 تذكرة الموضوعات: ٦٢ 🕯
- كشف الخفاء (٧٩٨) ، الدرر المنتثرة: ٥٠٩، الفوائد المجموعة:١٩١،تذكرة الموضوعات: ١٦١
  - أذكرة الموضوعات: ١٥١



ادا كرتا رباً-"

جب محدثین نے ان احادیث کو چھانٹ دیا ہے، تو ان کا تعلق تحریف سے نہ

ہوا، بلکہ صدیث کی حفاظت سے ہوا۔

#### ایک سوال اور اس کا جواب:

**سوال**: '' بعض حفرات کہتے ہیں کہتم سیح اور غلط کی الجھن میں کیوں پڑے ہو، جو قرآن کے مطابق ہو لے لو، جو مخالف ہو، رد کر دو۔''

جواب: ''جو نخالف ہے، وہ ہر طبقہ کے ہاں مردود ہے۔ اور جو قرآن کے موافق ہے، اس کی ضرورت ہی نہیں۔'' (دو اسلام: ۱۰۸)

#### جواب

احاديث تين قتم پر بين:

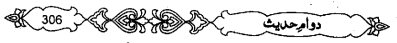
اول: مخالف۔

دوم: وه جوقرآن کی تفسیراور بیان ہیں۔

ره: وه جوقرآن ہی کا مضمون بیان کرتی ہیں۔

دوسری قسم کی تو، ضرورت ہے، جیبا کہ نماز کے بارہ میں آپ نے بھی اقرار فرمایا ہے۔ اور جو حدیث قرآن کے مضمون ہی کو بیان کرتی ہے، اگر چداس مسئلہ مذکور کے قابت کرنے کیلئے اس کی ضرورت نہیں، مگر بعض وقت قرآن اور حدیث کے بیان میں اطلاق و تقیید وغیرہ کا فرق ہوتا ہے، جس سے بعض نکات مفید مطلب ہوتے میں اطلاق و تقیید وغیرہ کا فرق ہوتا ہے، جس سے بعض نکات مفید مطلب ہوتے

الموضوعات لابن الجوزي :١٠٩/١، الهام سيوطى نے تعاقب كرتے ہوئے ، اك حديث كو موضوع كى بجائے "ضعيف" قرار دیا ہے۔(اللالي، المصنوعة:١١/١) نيزديكھيں: تذكرة المعوضوعات:١١٣)



اس سے آگے جو کہا ہے، اس کا ماحصل میہ ہے کہ کمی حدیث کا قرآن کے موافق ہونا اس کی صحت کی دلیل نہیں۔ ورنہ لازم آئے گا، جو حدیث قرآن کے موافق ہو، وہ صحیح ہو۔ حالانکہ بہت سی احادیث الی ہیں، جن کامضمون قرآن سے ماتا ہے، گرعلاء نے ان کو اس بناء پر موضوع قرار دیا ہے کہ میہ آنحضرت ( اللَّهِمُ ) کی بیان کردہ نہیں۔

#### چندموضوع احادیث

اس کے بعد مندرجہ ذیل حدیثیں لکھی ہیں:

مد برڪ

ئس نے وضی قرار دی حوالہ

ابن جوزی تذکرة

🗘 "الإيمان عقد بالقلب و

إقرار باللسان"

ایمان دل سے تصدیق اور زبان

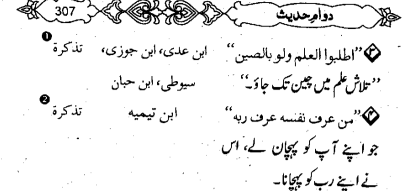
ے اقرار کا نام ہے۔

"طلب العلم فریضة علی ابن راهویه، بخاری، تذکرة
 کل مسلم"
 کل مسلم"

علم کی تلاش ہر مسلمان پر فرض ہے۔ بیہ قبی

سنن ابن ماجه: باب في الإيمان ، رقم الحديث (٦٥) ال كى سند مين "عبد السلام بن صالح أبو الصلت الحصروي" ب، جمل في يرحديث وضع كى ب، جيرا كدامام وارقطني والشرب في مالح أبو الصلت الحصروي" ب، جمل في يرحديث وضع كى ب، جيرا كدامام وارقطني والشرب في مالي الموضوعات فرما يا به حرتهذيب الكمال: ١٨١/١٨، الكشف الحثيث (١٦٧) في ويكون الموضوعات لابن الجوزي: ١٨٥/١، تذكرة الموضوعات : ١١٠

<sup>◙</sup> سنن ابن ماجه: باب فضل العلماء، رقم الحديث(٢٢٤)، المعجم الكبير: ١٩٥/١٠، ٠



← المعجم الأوسط: ١/٧١، المعجم الصغير: ٣٦، مسند أبي يعلى: ٢٢٣/٥، ٢٢٣/٥، ٢٨٣/٥، ٩٦/٧، ٩٦/٧، ميمديث كل ٩٦/٧، مسند البزار: ١٧٢/١، شعب الإيمان: ٢٥٣/٢، الفوائد للرازي: ٢٢/١، ميمديث كل امانيد كم ساته مروى به الهام سيوطى قرمات بيل كم بيل في الله على نيتي الله المام مرى، وبي، ذركتى، سيوطى، عاوى، البانى اور ويكر الل علم نيتي في الله مديث كوصح اورحس قرار ويا به يتفسيل كم ليحين المقاصد الحسنة: ٤٤٠، (٦٦٠)، اللدر المنتشرة : ٢٩٩، كشف الخفاء (١٦٥)، تدريب الراوي : ١٧٤/٢، تخريج أحاديث مشكلة الفقر: ٨٤)، السلسلة الضعيفة: ١٠٤/١)، السلسلة الضعيفة: ١٠٤/١)، السلسلة الضعيفة: ١٠٤/١)،

تعنبیه: امام خاوی فرماتے ہیں کہ اس حدیث کے آخر میں بعض لوگ "ومسلمة" کا اضافہ کردیتے ہیں، جب کہ کی بھی سند میں بدالفاظ واردنہیں ہیں۔ (المقاصد الحسنة: ٦٦٢) نیزکی امام نے اس حدیث کوموضوع قرارنہیں دیا، بلکه امام احمر، بیبی ، این راہویہ اور ابوعلی نیشا پوری نے سیکہا ہے کہ اس کی اسانید ضیف ہیں، اور امام خاوی کے نزدیک سے صدیث مقبول ہے۔ البذا ان کی طرف تضعیف کی نسبت غلط ہے۔ والله اعلم بالصواب۔

- مسند البزار: ١٧٥/١، المجروحين: ٣٨٢/١، الكامل في الضعفاء: ١١٨/٤ ضعفاء العقيلي: ٢١١٨/٤، الموضوعات لابن الجوزي: ٣٤٤/١، لسان الميزان: ٢٣٠١، ١٩٣/١، ٣٠٤/٦ المرضوعات: ١٧٠ السلسلة الضعيفة: ١٠٠/١-
- ♦ الدور المنتثرة: ٤١٧، كشف الخفاء (٢٥٣٢)، المقاصد الحسنة:٦٥٧ (١١٤٩)، تذكرة الموضوعات:١١، السلسلة الضعيفة: ١/١٦٥ (٢٦)



تذكرة

سيوظي

"من سوّالمؤمن فقد سوالله"

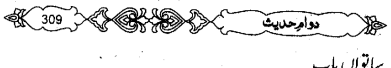
جس نے کسی مومن کوخوش کیا، اس

نے اللہ کوخوش کیا۔

آئمة فن كى تصانيف ميں اس قتم كى بے شار مثاليں ملتى ہيں، حديث كامضمون درست ہے، تعليم قرآن كے عين مطابق ہے اور پھر بھى غلط! اب فرمائے حديث كو جانچنے كے لئے پيانہ كہال سے لائيں؟'' (دو اسلام ١٦١٠) حديث كو جانچنے كا پيانہ وہى ہے، جومحد ثين نے بيان كيا ہے اور اى پيانہ كے ساتھ حديث كو بركھا جا سكتا ہے، اس كى تفصيل بيان ہو چكى ہے۔مصنف نے مينہيں ساتھ حديث كو بركھا جا سكتا ہے، اس كى تفصيل بيان ہو چكى ہے۔مصنف نے مينہيں بتايا كہ بير حديثيں قرآن كى كن آيات كے مطابق ہيں، صرف دعوى ہى دعوى!!



المجروحين: ١١٦/١، العلل المتناهية: ١٠٤/٢، لسان الميزان: ١٠٦/٢، الكشف الحثيث: ٨٤، الفوائد المجموعة: ٢٠٥، تذكرة الموضوعات: ١٤.



#### ساتوال باب

### "موطأ برايك نظر"

#### پہلا اعتراض:

"ام ما لک بن انس (۱۹۳ه - ۱۹ه ) نے جب پہلی مرتبہ مؤطاکو مدون کیا، تو اس میں دس ہزار احادیث درج کیں، بعد میں اس پرنظر ٹانی کی، تو آئھ ہزار سات سو ای احادیث مشکوک نظر آئیں اور انہیں نکال دیا۔ صرف ایک ہزار سات سو ہیں رہنے دیں۔ انہوں نے انتخاب احادیث کیلئے کون سا معیار استعال کیا، ہم نہیں جانے۔ اس میں قطعا کوئی کلام نہیں کہ امام ما لک کا کردارتمام شہبات سے ورا تر تھا اور انہوں نے صحیح کو غلط سے جدا کرنے کیلئے تمام انسانی فرائع استعال کئے ہوں گے۔ لین پونے دوسو برس کا عرصہ گذر چکا تھا، احادیث بوصے بوجے کے لین پونے دوسو برس کا عرصہ گذر چکا تھا، احادیث بوجے بوجے دورا گر آئر نامکن نہیں، تو وشوار ضرور تھا۔

ہم "مؤطا" کی تعظیم ضرور کرتے ہیں، لیکن وقوق سے بینہیں کہد سکتے کہ اس کے مندرجات واقعی اقوال رسول ہیں اور خصوصاً الن حالات میں کہ اس کی بعض روایات کل نظر ہیں۔ مثلاً مؤطا میں ورج ہے کہ نیند سے بیدار ہونے کے بعد نماز بڑھنے سے پہلے وضوضروری ہے اور "إذا قستم



إلى الصلوة "كي تقيير "أي من المصاجع " يعنى "النوم" وى موئى موئى مي الله بن مي الكن صحيح بخارى حكم كتاب الوضوء مي حضرت عبدالله بن عباس النفية كي روايت سے بيه حديث وى موئى ہے كه رسول اكرم عَلَيْكُمُ رات كو جاگے، صلوة تجد اواكى۔

"ثم اضطحع فنام حتى نفخ ثم أتاه المنادي فقام إلى الصلواة فصلى ولم يتوضأ "

" پھر بستر پر دراز ہو گئے، پھرسو گئے، یہاں تک کہ خرالوں کی آ واز آنے گئی۔اس کے بعد نماز کیلئے بلانے والا آیا، آپ اٹھ کراس کے ساتھ چل ویئے اور وضو کے بغیر نماز پڑھ لی۔" (دو اسلام: ١٦٣)

#### جواب:

مصنف کا مقصد بیمعلوم ہوتا ہے کہ "مؤطا "میں جوقر آن کی تقبیر نیند سے المحضے کے ساتھ کی گئے ہے، درست نہیں۔ کیونکد بخاری کی روایت کے خلاف ہے۔ اس اعتراض پر بچند وجوہ کلام ہے:

(ر): یہ کہ امام مالک نے نیند سے وضونہ ٹوٹنے کوآنخضرت ملکیا کی خصوصیت قرار دما ہوگا۔

لار): یه که امام مالک کے نزویک بھی مطلق نیند ناقض نہیں، بلکہ وہ نیند ہے، جو استرخاءِ مفاصل کا باعث ہو۔اور انہیاء ﷺ کی نیند چونکہ متنفرق نہیں ہوتی، جیسا

- ◘ صحيح البخاري: كتاب صفة الوضوء ، باب وضوء الصبيان .....، وقم الحديث (٨٢١)
- المعوطا: ۲۱/۱ (۳۹)، بیزید بن أسلم تا بعی كا قول ہے۔ امام مالک نے مرفوع حدیث ہے تغییر
   نقل نہیں كى \_ كسى تا بعى كا قول مرفوع حدیث کے خلاف پیش نہیں كیا جاسكا!



#### دوسرا اعتراض:

اس کے بعد چنداور احادیث بیان کی ہیں:

"من قبّل امرأته أو مسها بيده فعليه الوضوء"

''جواپی بیوی کو بوسہ دے، یا ہاتھ سے چھوئے، تو اس پر وضو ہے۔''

(مؤطأ :٣٣)

کیکن اسی صفحہ پر ہے:

"عن عائشة أن النبي قبّل بعض نسائه ثم حرج إلى الصلواة ولم يتوضأ " 3

- ◘ صحيح البخاري: كتاب التوحيد: باب قوله ﴿ وَ كُلَّمَ اللَّهُ مُؤسِّي تَكُلِّيمًا ﴾ رقم الحديث (٧٠٧٩)
  - الموطا: ١١/١٤ (٩٥) بي خفرت عبدالله بن عمر الانحاكا قول ٢-
- سنن أبي داود: كتاب الطهارة، باب الوضوء من الطهارة ، باب ما جاء في ترك الوضوء من القبلة، رقم الحديث (۸٦)، سنن ابن ماجه: كتاب الطهارة، باب الوضوء من القبلة، رقم الحديث (۸۰) سنن النسائي: كتاب الطهارة، باب ترك الوضوء من القبلة (۱۷۰) مسند السديث (۲۰۸۰) مسنن الدارقطني: ۱۲۰۷۱، سنن البيهقي: ۱۲۰/۱ المعجم الأوسط: ۲۱/۲۰، مصنف ابن أبي شببة: ۱/۵۷۱، مسند إسحاق بن راهويه: ۱۹۹۳ (۲۱۰)، ير مديث "صحيح" هي ويكوس: نصب الراية: ۱۸۲/۱، التلخيص ير مديث "صحيح" هي ويكوس: نصب الراية: ۱۸۲/۸، التلخيص الحبير: ۱۲۲/۳، الجوهر النقي: ۱۲۶/۱ إنجاز الحاجة شرح سنن ابن ماجه: ۲۸/۲، تنبيه برق صاحب كاكبتا كر" ليكن اك صفح برج" ورست نبيل، يونكه مديث عائش "مؤطا" مينبيل هي مينبيل هي

### دوام حديث كالمحالية المحالية ا

" حصرت عائشہ واقع فرماتی جیں که رسول الله طاقیم نے اپنی ایک بیوی کا بوس کیا۔ " بوس کیا کے اور وضو نہ کیا۔ " حضور کا حکم وہ اور ممل بیا" (دو اسلام: ١٦٣)

#### جواب:

عمر مصنف نے "مؤطا" کو اچھی طرح نہیں دیکھا، وضوٹو ٹنے کا جس میں ذکر ہے، وہ رسول اللہ ﷺ کا تھم نہیں، بلکہ صحافی کا قول ہے، یہاں پہلا جواب بھی ویا جا سکتا ہے کہ امت کے لئے وضوء...... ●

### تیسرا اعتراض: قرآن میں ردّ و بدل

"لو لا أن يقول الناس زاد عمر في كتاب الله لكتبتها الشيخ والشيحة إذا زنيا فارجموهما فإنا قد قرأناها " (موطا) و" "الريخ عن رب، تو اكالى كس في؟ اور اكر تكال دى گئ تقى، تو الله كا وعده حفاظت قرآن كيا مواراس موضوع پرايك حديث " بخارى" بيل بحى موجود ب:

"عن عمر بن الحطاب قال: إن الله بعث محمداً صلى الله عليه وسلم وأنزل عليه الكتاب فكان فيما أنزل آية الرجم"

یعنی امت کے لیے وضوء کا تھم ہے اور عدم وضوء کورسول اکرم ٹائٹی کا خاصہ قرار دیا جائے۔

و الموطا: ۸۲/۲ (١٥٠٦)

صحیح البخاري: کتاب الاعتصام، باب ما ذکر النبي ﷺ و حض على اتفاق أهل العلم،
 رقم الحدیث(٦٨٩٢)

وارمدایث روارمدایث

"مر بن خطاب والثين فرماتے ہیں کہ اللہ نے محمہ مُلَاثِیم کورسول بنا کر بھیجا اور اس پر ایک کتاب نازل کی، جس میں" آیت رجم" بھی موجود تھی۔" بعنی امام بخاری نے بھی بیت میم کر لیا کہ قرآن میں آیت رجم موجود تھی، لیکن بینہیں بتایا وہ کہاں گئی؟" (دواسلام: ۱۹۹)

#### جواب:

"مؤطا" کی روایت کا ایک مطلب ہے کہ بیت م آنخضرت القیام نے نافذکیا اور ہم نے بھی پڑھا۔ لینی بیتی بہت اہم ہے، جس کا آپ نے عام اعلان کیا تھا اور اس پڑمل کیا، مگر بیتیم چونکہ قرآن میں صاف طور پر فذکورنہیں، بلکہ اس سے مستبط ہے۔ لینی سورۃ ماکدہ"آیت محاربہ "سے بیتی کم نکلتا ہے۔ اگر میں اس کوقرآن کے ساتھ ککھ دوں، تو لوگ کہیں گے کہ عمر (واٹین) نے اللہ کی کتاب میں اضافہ کر دیا ہے، اس لئے میں نہیں لکھتا، اگر بی خطرہ نہ ہوتا، بلکہ لوگ اس تھم کو بدستورقرآن سے مستبط ہی سجھتے رہتے، تو اس کوقرآن مجید کے کنارے پہلے دیتا۔

اور دوسرا مطلب نہ ہے کہ یہ قرآن کی آیت ہے، مگر میں ہی اس کو قرآن کی آیت ہے، مگر میں ہی اس کو قرآن کی آیت ہے۔ آیت سجھتا ہوں۔ دوسرا کوئی شخص بھی میرے ساتھ اس کو قرآن کی آیت خیال نہیں گے کہ ان میں لکھ دوں، تو لوگ کہیں گے کہ عمر نے کتاب میں اضافہ کر دیا ہے۔ عمر نے کتاب میں اضافہ کر دیا ہے۔

اور حقیقت یہ ہے کہ حضرت عمر رہاتھ کو اس حکم کے متعلق غلط قبمی ہوئی، وہ غلطی ہے اس کو قرآن کی آیہ ہے۔ دوسرا کوئی آ دی بھی آپ کے ساتھ اس بات میں شریک نہ تھا۔ دوسرے تمام صحابہ اس کے خلاف تھے۔ لہذا انہی کی بات درست ہونی چاہئے۔ حضرت عمر دہاتھ اگر چہ بڑے جلیل القدر صحابی ہیں، لیکن معصوم صرف پینم بہ

<sup>€</sup> المائدة: ٣٣

کی ذات ہوتی ہے۔ "بخاری" کی حدیث میں بھی یہی توجیہ ہے۔ پہلی توجیہ کی رو سے "آیت رج" کے معنے علم رجم کے ہون گے اور کتاب سے مراد" حکم" ہوگا۔ یا کتاب سے مراد قرآن اور آیت سے مراد وہ آیت جس سے بی حکم مستبط ہوتا ہے، پس قرآن مجید میں روو بدل کا خیال باطل ہوگیا۔

#### چوتھا اعتراض:

آ گے ایک قر اُت کھی ہے، جو آج کل مروج نہیں۔اس سے بھی یہی سمجھا ہے کہ اس سے قر آن میں رد وبدل ہو گیا ہے۔ چنانچہ کہتے ہیں:

"ابوالدرداء نے علقمہ سے بوچھا کہ حضرت عبداللہ "واللیل" کی تلاوت س طرح کرتے ہیں؟ تو علقمہ بولے اس طرح:

" والليل إذا يغشيٰo والذكر والأنثي "

"آپ نے فرمایا: خدا کی قتم میں نے رسول اللہ سے یہ آیات ای طرح سن ہیں اور میں ای طرح پڑھوں گا۔" (صحیح مسلم:۲۱۲/۲) ●

تو گویا تین جلیل القدر صحابہ نے شہادت دی کہ بیرآ یات مذکورہ صورت میں

نازل ہوئی تھیں، کیکن آج قرآن شریف میں یوں درج ہے:

هُ والليل إذا يغشىٰ o والنهار إذا تجلى o ومَا خلق الذكر والأنثىٰ o ﴾ ◘

اب کس کوضیح تشلیم کریں ، ان صحابہ کو یاضیح مسلم کو یا قرآن شریف کو؟ لاز ما یمی کہنا پڑے گا کہ ہمارا قرآن صحیح ہے اور بیہ حدیث غلط ہے۔''

 <sup>◘</sup> صحيح مسلم: كتاب صلاة المسافرين، باب ما يتعلق القراءات ، رقم الحديث (٨٢٤)

<sup>₪</sup> الليل:١٠٣



جواب:

"مؤطا" كا ذكركرت كرت "صحيح مسلم" تك اللج كي عنه مديث غلط نہیں، بلکہ آپ کے فہم کی غلطی ہے۔ آج کل قرآن مجید میں ﴿ وما حلق الذكر والأنشى ﴾ ہے۔ اس میں دواحمال ہیں ایک بیر کہ "ما" مصدریہ مواور دوسرا یہ کہ "ما" موصولہ ہو۔عبداللہ کی قرآت سے اس کے مصدر یہ ہونے کا پھ چاتا ہے " آ تخضرت مَالِينًا نے اس کی تفسیر کرتے ہوئے یہ پڑھا۔ قرآن تو دراصل یہی ہے، جو ہارے پاس ہے۔عبداللہ بن مسعود رہا تھا اور ابوالدرواء رہاتھ نے آنحضرت علایہ سے تفسیر کی قرائت سی، تو ای طرح یاد کرلیا۔ اس قتم کی غلطیاں آ دمی ہے ہو جاتی ہیں۔ چنانچه عبدالله بن مسعود "معودتين" كو قرآن مين داخل نبين كرتے تھ، 6 اور "فاتحه" كومصحف سے كھرچ ويا كرتے تھے۔ <sup>©</sup> ان كاپيه خيال تھا كہ فاتحه كا كوئى مقام متعین نہیں، اِس لئے مصحف میں لکھنا نہیں چاہئے۔ اور معو ذتین کا نزول دم جھاڑ کیلئے ہے، اس واسطے ان کو بطور قرأت نہیں پڑھنا چاہئے۔ اور عبداللہ بن معوور اللي قرأت وراصل اس طرح ہے: "والليل إذا يغشى، والنهار إذا تجلي، والذكر والأنثى" يهي ترمذي :١١٧/٢ ميل ہے-آپ كامسلم كا حوالہ تو ما نہیں، 🗨 صرف ہماری قرات اور عبدالله کی قرات میں "و ما حلق" کے ذکر اور

<sup>•</sup> مسند أحمد: ١٢٩/٥، تير ويكيس: المعجم الكبير: ٢٣٤/٩، ٢٣٥، مسند البزار: ٢٩/٥، ٢٩/٠ مسند البزار: ٢٩/٥،

 <sup>◄</sup> الإنفان ١٧٨/١، فتع البيان ١٠/٣٦- امام سيوطى نے اس كى سندكو وضيح" قرار ديا ہے۔

### 

حذف کا فرق ہے۔اور پیجمی ہوسکتا ہے کہ بیجمی ایک قرأت ہو۔ ◘ کھ تنین جلیل ہاؤں صحابی کی بھی خب کمی الوالد رداء اورعبداللہ تو صحابی ہیں،مگر

پھر تین جلیل القدر صحابی کی بھی خوب کہی! ابوالدرداء اور عبداللہ تو صحابی ہیں، مگر علقمہ متنازع فیہ۔ ضجع بات سے ہے کہ وہ صحابی نہیں، ● اگر ہوں بھی توجلیل القدر نہیں۔ مہر حال عبداللہ کے شاگرد ہیں، گواصل صرف دو ہوئے۔

### يا نحوال اعتراض:

اس کے بعد ذکر کیا ہے:

'' حضرت انس والفئائ روایت ہے کہ جو لوگ ''بیر معونہ'' میں شہید ہو گئے شے، ان کے متعلق مندرجہ ذیل آیت اثری تھی، جو بعد میں منسوخ ہوگئی: ''بلغوا قومنا أن قد لقینا ربنا فرضي عنا و رضینا عنه'' ''ہماری قوم سے کہہ دو کہ ہم اللہ سے ملے، وہ ہم سے راضی ہوا اور ہم اس سے راضی ہوئے۔'' (بخاری و مسلم)

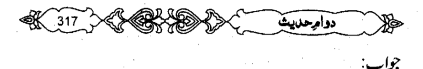
اگریہ آیت واقعی نازل ہوئی تھی، تو مسلمانوں کی حوصلہ افزائی کیلئے اس کا قب داخت سرین ''

باقی رہنا ضروری تھا۔" (دواسلام: ۱۷۰)

اکثر مقسرین نے ان الفاظ کوعید اللہ بن مسعود ثافیٰ کی قراء ت کے طور پر نقل کیا ہے۔ ویکھیں:
 تفسیر الطبری: ۲۰۹/۱۲، تفسیر البغوی: ۱/۲۵، تفسیر ابن کثیر: ۲۹۸/۶، تفسیر القرطبی: ۷۳/۲۰، فتح القدیر: ۲۰٤/۰

علقہ بن قیس تابعی ہے۔ انھول نے حضور تالیج کا زمانہ تو پایا ہے، لیکن آپ تالیج کے دیدار ہے۔
 مشرف نہیں ہوئے، ایسے تابعی کو "محضرم" کہا جاتا ہے۔ دیکھیں: الإصابة: ١٣٦/٥۔

صحيح البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب فضل قول الله تعالى ﴿ وَ لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا ..... ﴾ رقم الحديث (٢٦٥٩)، صحيح مسلم: كتاب المساحة، باب استحباب القنوت في جميع الصلاة إذا نزلت بالمسلمين نازلة، رقم الحديث (٦٧٧)



یہ ندکورہ الفاظ تواتر سے تھے، گران کے قرآن ہونے کا آنخضرت علیم سے کوئی ثبوت نہیں۔ آنخضرت علیم نے جب وجی کے ذریعہ اطلاع پاکر سے الفاظ سائے، تو ہوسکتا ہے کہ رادی نے قرآن مجھ لیا ہو۔

اور ہوسکتا ہے ان الفاظ کو اس لئے منسوخ کر دیا ہو کہ اس کا عوض قرآن میں موجود ہے۔ یعنی آیت:

﴿ بل أحيآء عند ربهم يرزقون ٥ فرحين .....﴾
"اليخ رب كي پاس زنده بين، ان كوايخ رب كي پاس سے رزق ماتا
• ب، خوش بيں ـ "

قرآن مجيد ميں ہے:

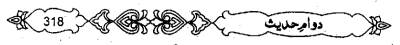
#### چھٹا اعتراض:

ای نوعیت کی ایک اور حدیث اس کے بعد پیش کی ہے:

"عن البراء بن عازب قال نزلت هذه الآية: حافظوا على الصلوات وصلواة العصر فقرأناها ماشاء الله ثم نسحها الله فنزلت حافظوا على الصلوات والصلواة

<sup>🖷</sup> آل عمران:۱۲۹ - ۱۷۰ -

البقرة: ١٠٦



الوسطىٰ" (صحيح مسلم:٢٠٥/٢ ) 🗖

براء بن عازب سے روایت ہے کہ پہلے یہ آیت اتری۔ "حافظوا علی الصلوات وصلوة العصر" ہم کچھ عرصہ تک اسے پڑھتے رہے، پھر منسوخ ہوگئ، اور اس کی جگہ بینازل ہوئی۔" (دو اسلام: ۱۷۲)

#### جواب:

اس کے متعلق بھی وہی جواب ہے، جو پہلے دیا گیا ہے کہ آنخضرت مُلَّا یُلِم نے "صلواۃ العصر" کا لفظ بطور تفسیر بولا۔ راوی نے یہ سمجھا کہ شاید ای طرح بیآیت اتری۔ پھر جب اس کے بعد سننے کا اتفاق ہوا، تو جیسے اصل آیت تھی، ویسے ہی سنی اتو یہ سمجھا کہ شاید اب بیآیت اتری ہے اور پہلی منسوخ ہوگئی ہے۔دوسرا جواب وہی ہے، جو پہلے بیان ہوا۔

### ساتوال اعتراض:

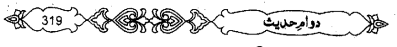
آ م ككه بي:

"گوشت میں غذائیت بہت زیادہ ہے۔ قرآن نے بھی گوشت خوری کو بطور انعام بیان کیا ہے۔ ﴿ وَمنها تأکلون ﴾ آنہیں انسان کھا تا بھی ہے، سرور دو عالم ﷺ اور صحابہ کرام گوشت کو ایک نعمت سمجھ کر کھایا کرتے تھے۔ لیکن "مؤطا" کی ایک حدیث ہمیں گوشت جیسی نعمت سے اجتناب کا تھم دیتی ہے۔

"عن عمر بن الحطاب قال: إياكم واللحم فان له ضراوة

 <sup>●</sup> صحيح مسلم: كتاب المساجد، باب الدليل لمن قال الصلاة الوسطى هي صلاة العصر،
 رقم الحديث (٦٣٠)

<sup>🛭</sup> النحل: ٥



كضراوة الحمر" 0

''عمر فاروق فرماتے ہیں: ''گوشت سے بچو، اس کئے کہ شراب کی طرح اس کی بھی عادت پڑ جاتی ہے۔''

''اگرایک اچھی چیز کی عادت پڑ جائے، تو حرج کیا ہے؟''

(دو اسلام: ۱۷٤)

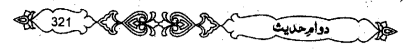
#### جواب:

یہ حدیث مرفوع نہیں، بلکہ موقوف ہے۔ یعنی حضرت عمر رٹائٹو کا قول ہے اور مرفوع کے مقابل موقوف جے۔ یعنی حضرت عمر رٹائٹو کا قول ہے اور مرفوع کے مقابل موقوف جحت نہیں ہوتی۔ اس واسطے یہ حدیث آپ سے گوشت نہیں حصرت عمر مُٹائٹو کا بھی یہ مطلب نہ تھا کہ بالکل گوشت نہ کھاؤ، بلکہ مطلب یہ تھا کہ الکل گوشت نہ کھاؤ، بلکہ مطلب یہ تھا کہ اس کی عادت پڑ جائے، وہ سنری

### (320) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 ) (100 )

ترکاری کو پیند نہیں کرتا، بلکہ اس کو گوشت کے سوا دوسری دال ترکاری ہضم ہی نہیں ہوتی۔ پس وہ گوشت کھانے پر مجبور ہو جاتا ہے اور مجاہد کیلئے موز ول نہیں کہ اپنے آپ کو ایک خاص خوراک کا پابند بنائے۔خود حضرت عمر گوشت کھاتے اور کھلاتے تھے۔ جس کا ایک واقعہ "مؤطا" میں بھی ہے، پس آپ کو چاہئے کہ دونوں کو ملاکر مطلب اخذ کریں۔





#### آ تھوال ہاپ:

## صحيح بخارى يرايك نظر

#### يبلا اعتراض

''اس میں کلام نہیں کہ امام بخاری ڈٹلٹنہ (وفات ۸۷۰ء) نے صحیح احادیث ك تلاش ميں لمب لمبے سفر كئے، ہر حديث كو ير كھنے كيلئے تمام امكاني وسائل اختیار فرمائے۔ استخارے کئے، کعبہ میں جا کر وعائیں مانگیں کہ اے اللہ! مجھے سیجے وغلط میں امتیاز کی توفیق عطا فرما۔ راویوں کا کھوج لگایا، ہر قابل ذکر محدث سے مشورہ کیا اور سالہاسال کی مسلسل جنجو و تگاہو کے بعد اپنا مجموعہ تیار کیا۔لیکن اس قدر محنت واحتیاط کے باوجوواس مجموعہ میں چند الی احادیث موجود ہیں، جو یا تو تعلیم قرآن سے متصادم ہوتی بيں يا آپس ميں عمراتي بيں يامسلمانوں كو بركار، ايا بچ اور بے عمل بناتي بيں اور یا ان سے حضور علیا اور ان کی از واج مطهرات کی تو بین کا پہلو نکاتا ہے۔ ان حالات میں ہمارے لئے وو ہی رائے رہ جاتے ہیں۔ یا تو ہم ''میچ بخاری'' کے ہر لفظ کی حفاظت کریں اور قرآن و رسول پر جو گذرتی ہے، گذرنے دیں اور یا قرآن کومقدم رکھتے ہوئے صرف ان احادیث کو قابل اعتناء مجھیں، جوعیوب بالا سے پاک ہوں۔ ہم بخاری کی محنت و اللاش کی داد دیتے ہیں، اور انہیں بے حد قابل احترام سجھتے ہیں۔ لیکن کیا كريس كه حضور ير نوركي ذات والا صفات سے جميں اس قدر عقيدت و

# 

محبت ہے کہ ہم ان کی شان میں کوئی ملکی می جسارت بھی برادشت نہیں کر سکتے۔

امام بخاری کی زیادہ تر نظر اسناد پر رہی۔ انہیں جس حدیث کے وضعی ہونے پر کوئی شہادت نہ مل سکی، اسے اپنے مجموعہ میں شامل کر لیا۔لیکن صفحات گذشتہ میں آپ دیکھ چکے ہیں کہ احادیث کا کیا حال ہو چکا تھا، راویوں کے حالات کس ہے احتیاطی سے قامبند کئے گئے۔ رسول اکرم مُلَّا اِلَّمَا بحثیث نبی تئیس برس زندہ رہے، اس لمبی مدت میں یقینا آپ نے قرآن کے علاوہ بھی کوئی ارشاد فرمایا ہوگا۔لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ چودہ لاکھ حدیث کے طومار پریشان میں سے کوئی اقوال سے رسول کیسے ڈھونڈے!"

اس کے بعد بخاری پرایک ناقدانہ نظر ڈالتے ہیں۔

#### جواب:

قبل اس کے کہ ہم ان کے اعتراضات نقل کرکے جواب دیں، مناسب معلوم ہوتا ہے،ان کی اس تحریر کے قابل اعتراض پہلو کی طرف توجہ دلائیں:

اول: جوآپ نے بیکھا ہے کہ ''امام بخاری کی نظر زیادہ تر اساد پر تھی'' بالکل غلط ہے۔ کیونکہ دنیا میں کوئی ایبا مسلمان نہیں، جو جضور والا صفات طاقیم کی تنقیص کا مواد جمع کرے یا آپ طاقیم کی ازواج مطہرات نوائی کی شان میں کوئی ایسی بات کھے، جس سے ان کی تو بین کا پہلو نکتا ہو یا مسلمانوں کو اپاجی بنانے کیلئے اپی عمر گراں مایہ کو خرج کرے یا قرآن کے خلاف حدیثیں جمع کرنا شروع کرے یا عقل کے خلاف جدیثیں جمع کرنا شروع کرے یا عقل کے خلاف باتیں لکھ کر اپنے نہ بب کو کمزور بنائے۔ یہ کام تو زندیقوں کا ہے یا ان لوگوں کا جو قال ویکم مقام رکھتے ہوں۔ یہ تو ہوسکتا ہے کہ ایک خض اپنی لوگوں کا جو عقل وعلم میں بہت کم مقام رکھتے ہوں۔ یہ تو ہوسکتا ہے کہ ایک خض اپنی



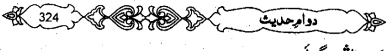
عقل کے موافق ایک حدیث کو قرآن کی مخالفت یا دوسرے عیوب سے مبرا سمجے اور دوسرااس کے خلاف ہو۔ مگر کسی قابل احترام ہستی کے متعلق بہنہیں کہا جا سکتا کہ وہ دیدہ دانستہ ایسا کرتا ہے یا احادیث جمع کرنے میں اس قدر لا پرواہی کا شکار ہوتا ہے کہ رسول مُنَّافِیْنِ اور آپ مُنَاقِیْنِ کی ازواج مظہرات کا احترام یا قرآن کی مخالفت و موافقت بھی اس کیلئے ہے معنی ہوکر رہ جائے۔ باوجوداس کے کہ وہ کعبہ میں جاکر خدا سے معنی ہوکر رہ جائے۔ باوجوداس کے کہ وہ کعبہ میں جاکر خدا سے معنی و غلط میں امتیاز کی توفیق کی دعا کیں مانگا ہو، اس کے لئے دور دراز کے لیے سفر کرتا ہو، راویوں کے کھوج لگاتا ہو، استخارے کرتا اور عمر عزیز کے سالہاسال اس جبتی و مثابی میں صرف کر ڈالتا ہوکہ اس کے جموعہ میں کوئی غلط بات شائل نہ ہو جائے۔

پس نزکورہ اعتراضات کے دو ہی مقام ہیں کہ یا تو اعتراضات غلط ہیں یا جس کی جمع کردہ احادیث پر اعتراض ہے، وہ کوئی عقلند فخص نہیں اور اس دوسری بات کو نشلیم کرنے کیلئے دوسرے تو الگ رہے، شاید معترض بھی تیار نہ ہو!

دوم: آپ نے یہ جولکھا ہے کہ''احادیث کا کیا حال ہوا، یا راویوں کے حالات کس بے احتیاطی سے قلمبند کئے گئے'' واقعہ کے خلاف ہے اور اس امر کی دلیل ہے کہ واقعات کا گہری نظر سے جائزہ نہیں لیا گیا۔

سوم: بیکهاہے کہ'' چودہ لاکھ حدیثوں کے طومار پریثان میں سے اقوال رسول کو کون ڈھونڈے'' بالکل لغوے، کیونکہ محدثین نے اقوال رسول ٹاٹھٹی کو حسن وصحت کے ساتھ جمع کرکے آپ کے سامنے پیش کر دیا ہے۔ اور امت نے ان کی خدمت کو قبول کیا اور ان کے ساتھ موافقت کی ہے، اس لئے اب آپ کو سر در دی کی ضرورت نہیں۔ دوسرا اعتراض:

اب ان کے اعتراضات سنے:



### ايك پيثيبن گوئي

۲ھ، ۱۲۰ء کا واقعہ ہے کہ رسول اللہ گان کے خسرو پرویز شاہ ایران (۵۹۰ء – ۱۲۲۰ء) اور ہول قیصر روم (۱۱۰ء – ۱۲۲۰ء) کی طرف خطوط بھیج اور انہیں اسلام کی دعوت دی۔ ہول نے قاصد رسول مُلَا اللہ کا ہوگا تعظیم کی، لیکن کسریٰ شاہ ایران نے خط بھاڑ دیا اور قاصد کو ڈانٹ ڈپٹ کر دربار سے نکال دیا۔ جب حضور کو اس سلوک کی اطلاع ملی، تو آپ نے ایک پیش گوئی کی۔ قیصر کے حسن سلوک اور کسریٰ کی برتمیزی کا تقاضا تو یہ تھا کہ حضور صرف سل کسریٰ کے خاتمہ کی پھین گوئی فرماتے اور ہول کے لئے ای طرح محبت کا اظہار کرتے، جس طرح وہ نجاشی سے کیا کرتے تھے، لیکن جو پھین گوئی بخاری میں موجود ہے، وہ ہماری اس تمناکو پوری نہیں کرتی

"عن أبي هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده" • (بحاري)

''ابو ہریرہ نبی کریم طافیر سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: کسریٰ کے تباہ ہونے کے بعد کوئی کسریٰ نہیں اور قیصر کے ہلاک ہونے کے بعد کوئی قیصر نہیں۔''

سری کے متعلق یہ پیش گوئی حرف بحرف پوری ہوئی، آنخضرت مالیوا کی رطاق کے ساسانی رطاق کے ساسانی

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب الخمس، باب قول النبي تمييم أحلت لكم الغنائم ، رقم الحديث (۲۹۰۲)، صحيح مسلم: كتاب الفتن ، باب لا تقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل، رقم الحديث(۲۹۱۹)



خاندان کو ہمیشہ کیلئے مٹا دیا۔ پھی عرصہ بعد آخری کسری (یزدگرد) قتل ہو گیا اور اس کے بعد آج تک کوئی کسری بیدا نہ ہوا۔ چاہئے تو یہ تھا کہ قیصر کے متعلق بھی یہ پیش گوئی اس طرح پوری ہوتی، لیکن اے کاش کہ ایسا نہ ہوا، بلکہ یہ خاندان اس پیش گوئی کے بعد آٹھ سوشیس برس تک زندہ رہا۔'' (دو اسلام: ۱۷۹)

#### جواب:

اس عبارت کی چند باتیں قابل غور ہیں:

- اں پشین گوئی کا مقابلہ کسری اور قیصر کے اس سلوک سے کیا گیا ہے، جو انہوں نے آنخضرت علاقیم کے قاصد سے کیا۔ سلوک چونکہ مختلف تھا، پیش گوئی بھی مختلف ہونی چاہئے تھی۔
- آ قیصر سے مراو وہ نسلی بادشاہ ہے، جس کا سلسلہ ۱۳۳۰ء سے شروع ہوتا ہے اور جو اسلام ۱۳۵۳ء سے شروع ہوتا ہے اور جو اسلام اور جو اسلام اور جو اسلام اور اسلام اور اسلام اور اسلام اور اسلام اور ۱۳۵۳ء میں ختم کیا۔

پہلی بات کے متعلق بیعرض ہے کہ یہ پیش گوئی کسری اور قیصر کے اس سلوک کے جواب میں نہیں کی گئی، جو انہول نے آنخضرت طاقی کے خط کے ساتھ کیا۔ بلکہ آنخضرت طاقی کی خبر دی۔ فتح آنخضرت طاقی کی خبر دی۔ فتح اللہ اور قیصر کیلئے ان کے بقاء کی خبر دی۔ فتح اللہ اری میں ہے:

"كتب رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى كسرى و قيصر، فأمّا كسرى فلما قرأ الكتاب مرّقه، وأما قيصر فلما قرأ الكتاب طواه ثم رفعه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم



أما هؤلاء فيمزّقون وأما هؤلاء فستكون لهم بقية، ويؤيده ما روي أن النبي صلى الله عليه وسلم لما جاءه حواب كسرئ قال مزق الله ملكه، ولما جاءه حواب قيصر قال ثبّت الله ملكه" (ص ٣٥-٣٤)

''جب آنخضرت مَالِيْنِ نَ كَسَرَىٰ اور قيصر كوخط لكها، تو كسرىٰ نے خط چار ديا اور قيصر كوخط لكها، تو كسرىٰ نے خط چار ديا اور قيصر نے ليب كراس كوا تھا ركھا، رسول الله مَالِيْنَا نے فرمايا: يدلوگ چير ديئے جائيں گے اور يدلوگ باقی رہيں گے۔اس كی تائيدا يك دوسرى روايت سے بھی ہوتی ہے كہ جب آخضرت مَالَيْنَا كے پاس كسرىٰ كا جواب پہنچا، تو آپ مَالَيْنَا نے فرمايا: الله تعالیٰ اس كا اس كے ملك كو پارہ پارہ كرے اور جب مرقل كا جواب آيا، تو فرمايا: الله تعالیٰ اس كا ملك ثابت ركھے۔''

اور یہ پیشین گوئی ایک متقل شے ہے۔ اس کا آپ مُلَقِمُ کے نامہ مبارک سے اور اس کے جواب سے کوئی تعلق نہیں۔ 🍑 قیصر کا لفظ صدیث میں عرب کے عرف پر

🛭 فتح الباري:١/١٤

وہ پیشین گوئی نہیں قربائی تھی، جو برق صاحب نے تقل کی ہے، بلدرسول اللہ عَلَیْ نے کسری کے متعلق وہ پیشین گوئی نہیں قربائی تھی، جو برق صاحب نے تقل کی ہے، بلدرسول الله عَلَیْ اے مندرجہ وَ بل الفاظ میں اس کے حق میں بد دعاء قربائی تھی۔" اُن یمونوا کل ممون "کہ وہ جاہ و برباد ہو جا کیں ۔ صحبح البخاری (۲۶) برق صاحب نے غلط نہی ہے رسول الله عَلَیْ کی عام حالات میں کی جانے والی پیشین گوئی کو اس خاص واقعہ کے بعد کی جانے والی بد دعا کی جگہ نقل کردیا ہے۔ آپ عَلَیْ اُن کے کمریٰ کی ہلاکت کی چیش آمدہ سبب کے بغیروی کے ذریعہ بتائی ہے۔ آپ عَلیْ اُن نے کمریٰ کی ہلاکت کی چیش آمدہ سبب کے بغیروی کے ذریعہ بتائی سے ۔ آپ عَلیْ اُن کے بعد جو بد وعا فربائی سے میں اور خط پھاڑنے کے بعد جو بد وعا فربائی میں ، جس کا نامہ مبارک کے بھاڑنے سے کوئی تعلق نہیں اور خط پھاڑنے کے بعد جو بد وعا فربائی میں ، وہ بالفاظ دیگر ہے، جیسا کہ اوپر ذکر گزرا اور بحمد الله وہ حرف بوری ہوئی۔ اس طرح برق صاحب کا کہنا کہ قیصر کے ساتھ نواشی جیسے حسن سلوک کا مظاہرہ کرنا چاہیے تھا، پ



ہے۔ عرب برقل کا اطلاق شام کے بادشاہ پر کرتے تھے۔ آنخضرت اللہ اس پیش اگوئی سے بیمطلب تھا کہ اس قیصر کے مرنے کے بعد شام پر مسلمانوں کا قبضہ ہوگا اور یہ پیشگوئی پوری ہوئی۔ الحمد لله!

یہ اعتراض جو آپ نے کیا، شر اح حدیث نے بھی کیا ہے اور اس کا جواب بھی رویا ہے۔ چنانچہ "فتح الباري" میں ہے:

"وقد إستشكل هذا مع بقاء مملكة الفرس، لأن آخرهم قتل في زمان عثمان واستشكل أيضاً مع بقاء مملكة الروم وأحيب عن ذلك بأن المراد الايبقى كسرى بالعراق والا قيصر بالشام، وهذا منقول عن الشافعي، قال وسبب الحديث أن قريشا كانوا يأتون الشام والعراق تجارا فلما أسلموا حافوا انقطاع سفرهم إليهم دخولهم في الإسلام فقال النبي مَنظ ذلك تطييبا لقلوبهم وتبشيرا لهم بأن ملكهما سيزول عن الأقليمين المذكورين" (فتج البارى: ٢٧٤) سيزول عن الأقليمين المذكورين" (فتج البارى: ٢٧٤) تك باتى ربى اور روميول كى سلطنت بهى مت تك قائم ربى امام شافعى يطش ني يه جواب ديا به كدائل حديث كا مطلب يه به كدائل عيم كركا اورشام على قيم باقي نبيل ربيل عديث كا مطلب يه به كدائل عيم كركا اورشام على قيم باقي نبيل ربيل عديث كا مطلب يه به كدائل عيم كركا اورشام على قيم باقي نبيل ربيل عديث كا مطلب يه به كدائل عديث كا مطلب عديث كا مطلب عنه كركا كان عديث كا مطلب عديث كا كم كل

 <sup>۔</sup> یہ بھی عدم تدبرکا نتیجہ ہے ، کیونکہ نجاثی ایک مسلمان حاکم تھا اور قیصرروم ایک کا فرحکران تھا، للذا دونوں کے ساتھ بکساں حسن سلوک کی توقع رکھنا مصحکہ خیز بات ہے۔ ﴿ أَفَمَنُ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنُ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنُ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنُ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنُ
 کانَ فَاسِقًا لاَ يَسْنُونَ ﴾
 فتح الباری: ١٩٥٦-

الا دوارحديث من المنافع المنا

وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ جب قریش نے اسلام قبول کیا (اور اسلام سے قبل وہ عراق اور شام میں تجارت کیلئے سفر کیا کرتے تھے) اپنے سفر کے بند ہونے سے ڈر گئے، تو آتخضرت اللّٰیم نے ان کوخوش کرنے کے لیے فرمایا کہ ان کی حکومت عنقریب عراق اور شام سے زائل ہو جائے گ۔"

ووسری بات کا بھی جواب آگیا۔ کیونکہ اشکال کی وجہ دراصل بہی ہے کہ قیصرے مراو

ایک خاندان میں سے اس کا ایک فرد ہے اور اس خاندان کی حکومت مدت تک ربی۔

جب قیصر سے ہم نے شام کا حاکم مرادلیا، تو اشکال رفع ہوگیا۔ حدیث کا شان ورود

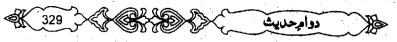
بھی اس کی تائید میں ہے۔ جیسے امام شافعی وطف سنے بیان کیا ہے۔

تيسرااعتراض: تاريخي غلط بيانيال

"اول یہ ایک سلیم شدہ حقیقت ہے کہ معجد اقصلی کے بانی حضرت سلیمان الیا تھے۔ اور یہ بھی سلیم کیا جاتا ہے کہ حضرت واؤد علیا کا زمانہ تقریباً ہزار سال قبل سے تقا۔ اور حضرت ابراہیم علیا کا زمانہ ۱۰۵۵ قبل سے تقا۔ پس تغییر کعبہ اور تغییر بیت المقدس کے درمیان ۱۰۵۹ سال کا زمانہ بنتا ہے۔ لیکن بخاری کی آیک حدیث کے مطابق یہ زمانہ صرف عالیس بنتا ہے۔ لیکن بخاری کی آیک حدیث کے مطابق یہ زمانہ صرف عالیس بنال کا ایمان

"عن أبي در قال: قلت يا رسول الله أي مسجد وضع في الأرض أول قال: المسجد الحرام، قال: قلت: ثم أي قال: المسجد الأقصى قلت كم كان بينهما؟ قال: أربعون سنة "
"ابوذر كمت بين: مين في آنخضرت مُلَيْمً سے يوچِها: سبرے يملے

 <sup>◘</sup> صحيح البخاري: كتاب الأنبياء باب(١٠)، رقم الحديث(٢١٨٦)، صحيح مسلم: كتاب المساجد، رقم الحديث(٥٢٠)



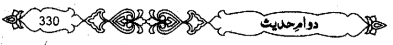
زمین پرکون ی مجد بنائی گئی؟ فرمایا: مجدحرام، میں نے کہا: پھرکون ی؟ فرمایا: مجد اقصیٰ! میں نے بوچھا: ان کے درمیان کتنا فاصلہ ہے؟ فرمایا: حالیس سال کا!''

ہے کوئی محدث جو اس صریح تاریخی غلط بیانی کی تاویل کر سکے؟ علامہ قسطانی لکھتے ہیں: ممکن ہے کہ حضرت ابراہیم الیا کے فوراً بعد کسی نے مجد اقصلی بنائی ہو، جو گر چکی ہو، اور اسے سلیمان طیا نے دوبارہ تغییر کیا ہو۔ تاریخ کے خوس واقعات کود ممکن ہے، یہ ہو، وہ ہو' سے جھلایا نہیں جا سکتا۔ اگر ہم یہ کہہ دیں کہ مکن ہے، امریکہ حضرت موسی الیا انے دریافت کیا ہو، تو کیا آپ مان لیس گے؟ (دواسلام:۱۸۴)

#### جواب:

یہ ہے اعتراض، اور اعتراض کے ضمن میں اس کا جواب بھی نقل کر دیا ہے کہ ''ممکن ہے حضرت ابراہیم مالیکا کے فوراً بعد کسی نے مبعد اقصیٰ بنائی ہو، جو گر چکی ہو اور اسے سلیمان مالیکا نے دوبارہ تعمیر کیا ہو۔''

اس پہاعتراض یہ جمایا ہے کہ ''ممکن'' سے کام نہیں چلنا، تاریخی جُوت لا ہے 'گر اس بات کو بھول گئے ہیں کہ وہ زمانہ ایسا تاریخی نہیں ہے ، جس میں تمام دنیا کی باتیں نقل کی گئی ہوں۔ اگر زمانہ تاریخ کی کسی بات کا تاریخ میں ذکر نہ ہو، تو آپ اس کی نفی کر کئے ہیں۔ لیکن اگر اس کا وقوع غیر تازیخی زمانہ میں ہوا ہے، تو آپ تاریخ کی روشی میں اس کی نفی کیونکر کر کتے ہیں؟ یا آپ غیر تاریخی زمانہ کو تاریخی زمانہ پر قیاس کیوں کر رہے ہیں کہ وہاں ''ممکن وامکان' سے کام نہ چلے؟



قرآن مجید میں قصہ عاد موجود ہے، گر بعض عیسائی اعتراض کرتے ہیں کہ قوم عاد صرف فرضی قوم ہے، کیونکہ تورات اس کے بیان سے ساقط ہے۔

ای طرح وہ کتے ہیں کہ کعبہ کی تعمیر کی نبیت حضرت ابراہیم علیا کی طرف فرضی ہے، کیونکہ تورات میں اس کا ذکر نہیں، آپ کا اعتراض بھی اسی فتم کا ہے۔

جوامر آنخضرت مُلَّافِيْنِ سے پایہ جُوت کو پہنچتا ہے۔ اور عقلاً ممکن بھی ہے، اس پر اعتراض چدمعنی دارد؟ ہاں کوئی امر خلاف قرآن یا خلاف عقل یا فطرت ہو، تو اس پر اعتراض کر سکتے ہیں۔

اس طرح توعیسائی کہتے ہیں کہ قرآن مجید نے جو یہ قصہ بیان کیا ہے:
﴿ ما کنت لدیهم إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم ﴾

" (اے نبی سُلَيْمٌ ) آپ وہاں نہ تھے، جب وہ اس لئے قلمیں ڈالتے تھے کہ مریم کی کفالت کس کے سپردہو۔"

پہلی کتاب میں نہیں۔ تو ہم کیا اس پر اعتقاد لا نااس وقت تک چھوڑ دیں، جب ا تک کسی تاریخی تھوں دلائل ہے اس کو ثابت نہ کر دیں؟ ہر گزنہیں!

کیونکہ ہمارا اعتقاد ہے کہ قرآن نقل نہیں، بلکہ وی ہے۔ ای طرح آ تخضرت طابع کا علم سارے کا سارا لوگوں ہے سنا ہوا نہیں، بلکہ وی بھی ہے۔ اس اسے تخضرت طابع کا علم سارے کا سارا لوگوں ہے سنا ہوا نہیں، بلکہ وی بھی ہے۔ اس اقتحات کے لئے امکان ہی کافی ہے۔ اس واقعہ کوآ پ حضرت موی علیقا کے امریکہ دریافت کرنے کے ساتھ تشبیہ نہیں دے سکتے، کیونکہ سے واقعہ (موی علیقا کے امریکہ دیکھنے کا) کسی معتبر تاریخی کتاب میں نہیں ہے۔ آپ صرف آج کہہ رہے ہیں، اس واسطے میہ معتبر نہیں، ہاں اگر کسی تاریخ کی معتبر کتاب

<sup>🛭</sup> آل عمران: ٤٤



میں ہو، تو کولمبس کی اولیت امریکہ دیکھنے کے بارے میں غلط تھہرے گی۔

شارحین نے اس کا ایک اور جواب بھی ویا ہے کہ" اس جگہ مجدحرام کی بہلی بنیاد مراد ہے، جوحضرت آ دم مائیلا کے وقت رکھی گئی، اس وقت بیت المقدس کی بنیاد جالیس سال بعد میں رکھی گئی۔" بیز مانہ قبل از تاریخ کا ہے۔

پیدائش (باب ۲۸، آیت: ۱۸، ۲۹،۱۹) پیل ہے: ''لیعقوب صبح سویرے اٹھا، اور اس پھر کو جے اس لئے اپنے سر ہانے دھرا

سار جب ن ریب میں اور اس جگہ کا نام بیت ایل رکھا۔'' تھا،کیکرستون کو کھڑا کیا اور اس جگہ کا نام بیت ایل رکھا۔''

اوران باب (آیت :۲۲) میں ہے:

"اور يه پقر جويس في ستون مين كهرا كياب، خدا كا گر موگاب

او! اب بدتاریخی حوالہ بھی مل گیا، اب تو حدیث کا مطلب جو علامہ قسطلانی نے

وممكن كالفظ سے بيان كيا ہے، ايك فول حقيقت تاريخيد سے ثابت ہو گيا۔

**①** رَيُعِينِ: قتح الباري: ٢٦٢/١٥ ، عمدة القاري: ٢٦٢/١٥

<sup>•</sup> مہداقشی کی ابتدائی تعیر اور تاسیس حضرت یعقوب علیا تے رکھی تھی، جو خانہ کعبہ کی تعمیر کے جالیس سال بعد واقعہ جوئی ، اور بعد میں حضرت سلیمان علیا نے مبداقصیٰ کی دوبارہ تغیر اور تجدید کی تھی۔ لبندا بس صدیت میں کسی طرح کی کوئی تاریخی غلطی نہیں ہے۔ تفصیل کے لیے ویصیں: زاد المعاد: ٤٧/١، البدایة والنهایة: ١٦٢/١،



#### چوتھا اعتراض:

اس کے بعدایک مدیث لکھتے ہیں:

"عن عائشة رضي الله عنها أن النبيءَ ﷺ توفي وهو ابن ثلاث وستين سنة "(بحاري)

"فني كريم مَا لَيْنِمُ فِي تريسهُ سال كي عمر مين رحلت كي"

لیکن حضور کے خادم حضرت انس جو ( ۱۲۲۸) <sup>©</sup> احادیث کے راوی ہیں، کہتے ہیں کہ رسول اللہ مُلَاثِیْم کی عمر ساٹھ برس تھی:

"أنزل عليه و هو ابن أربعين سنة فلبث بمكة عشر سنين ينزل عليه و بالمدينة عشر سنين" (بحاري)

'' چالیس برس کی عمر میں حضور پر قر آن اتر نے لگا، اس کے بعد دس سال مکہ میں اور دس سال مدینہ میں زندہ رہے۔''

اسی صفحہ پر اس مضمون کی ایک اور حدیث بھی موجود ہے، جو انس ہی سے منقول ہے الیکن حضرت ابن عباس ٹاٹھیا فرماتے میں

"بعث رسول الله عليه لأربعين سنة فمكث بمكة ثلاث عشرة سنة يوحى إليه ثم أمر بالهجرة فهاجر عشر سنين

صحیح البخاري: کتاب المناقب، باب وفاة النبي بَلَيْثُة رقم الحدیث (۳۲٤۳)، صحیح مسلم: کتاب الفضائل، باب کم سن النبي بَلَيْثُة يوم قبض، رقم الحديث (۲۳٤۹)
 صحر ...

<sup>🛭</sup> منتیح تعداد (۲۲۲۸) ہے۔

صحيح البخاري: كتاب المناقب ، باب صفة النبي وَلَيْنَ ، رقم الحديث (٣٣٥٤)، صحيح مسلم: كتاب الفضائل، باب في صفة النبي وَلَيْنَ ، رقم الحديث (٢٣٤٨)



ومات وهو ابن ثلاث و ستين" •

' چالیس برس کی عمر میں حضور پر وحی نازل ہوئی، اس کے بعد آپ مکہ میں تیرہ برس رہے۔ اور وحی با قاعدہ جاری رہی، پھر مدینہ میں تشریف لے گئے، یہاں تک کہ تر یسٹھ برس کی عمر میں وفات پائی۔''

(دو اسلام:۱۸٦)

#### جواب:

معلوم ہوتا ہے، مصنف محاوراتِ عرب سے بالکل نابلد ہے۔ عربی زبان میں دھاکوں کے اوپر کی اکا ئیوں کو بعض وقت حذف کر دیا کرتے ہیں۔ اس محاورہ کی بناء پر حضرت انس والٹوئے نے می زندگی بیان کرتے ہوئے بعثت کے بعد کے عرصہ سے دس کا ذکر کیا اور تین کو حذف کر دیا۔ اسی طرح مجموعہ سے ساٹھ کے اوپر تین کو حذف کر دیا۔

﴿ فاستلوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون ﴾ في الذكر إن كنتم لا تعلمون ﴾ في الذكر إن كنتم لا تعلمون أو آن مجديس ب:

﴿حمله وفصاله ثلاثون شهرا﴾ \*

' ' مُحل اور دوھ بلانے کی مدت تنس ماہ ہے۔''

حالا نکہ حمل کی عام مدت 9 ماہ ہے اور دودھ پلانے کی مدت قرآن نے ۲ سال بتائی ہے۔اس حساب سے کل ۳۳ ماہ بنتے ہیں۔قرآن مجید میں ہے:

صحيح البخاري: كتاب فضائل الصحابة، باب هجرة النبي بِيَنْكُ و أصحابه إلى المدينة،
 رقم الحديث(٣٦٨٩)، صحيح مسلم: كتاب الفضائل، باب كم أقام النبي صلى الله عليه
 وسلم بمكة و المدينة، رقم الحديث(٢٣٥١)

<sup>€</sup> النحل:٤٣

<sup>8</sup> الأحقاف: ١٥



﴿ حولين كاملين ﴾

و بورے دوسال دووھ بلائیں' اور ایک جگه فرمایا:

﴿ فِي عَامَيُنِ﴾

"ودوره چھوڑنے کی مدمت دوسال ہے۔"

مر آید بالا میں صرف (۳) بنائے ہیں، اس کئے کہ سریعن اکائیوں کو

حذف كرويا كياسهه 🌯

يانجوال اعتراض

اب تيسري تاريخي غلطي سفيَّة:

"عطاء بن بیار کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عبداللہ بن عمر الله است دریافت کیا کہ اور است میں حضور علیہ کا کہا: دریافت کیا کہ کیا تورات میں حضور علیہ کا کہا: کیوں نہیں! آپ کے متعلق بیآیت تورات میں موجود ہے:

" ياأيها النبي إنا أرسلنك شاهداً ومبشراً ونذيرا ، و حرزا للأميين أنت عبدي ورسولي سميتك المتوكل ليس بفظ ولا غليظ"

<sup>🗗</sup> البقرة:٢٣٣

القمان: ١٤

حضرت انس والله کوجھی حضور اکرم تالیج کی عمر مبارک کا بخوبی علم تھا، کیونکہ ان سے آپ تالیج کی عمر مبارک تا بخوبی علم تھا، کیونکہ ان سے آپ تالیج کی میر مبارک تربیخ برس بھی مروی ہے۔ (صحیح مسلم، حدیث: ۲۳۱۸)جس سے معلوم ہوتا ہے کہ کسی وقت حضرت انس والله نے ساٹھ سال عمر بتاتے ہوئے عرب کے محاورہ کے مطابق اکائی حذف کردی تھی۔

صحيح البخاري: كتاب البيوع، باب كراهية السخب في السوق، رقم الحديث(١٨).



'' اے رسول! ہم نے تہمیں شاہد، بشیر، نذیر اور ان پڑھ عربوں کا محافظ بنا کر بھیجا ہے، تو میرا بندہ ہے اور رسول ہے۔ تو ترش مزاج ہے ، نہ تند طبعے''

تورات کوالف سے یاء تک پڑھ جائے، یہ الفاظ کہیں نہیں ملیں گے۔ مکن ہے آپ یہ کہدر تحریف ہو چکی ہے آپ یہ کہدر تحریف ہو چکی ہے کہ اس کی کوئی کل سیدھی نہیں رہی۔ یہ آیت ملے تو کہاں ہے؟ اس کے دوجواب ہیں:

اول اگر تحریف ہو چکی ہے، تو ابن عمر تلائ نے وہ آیت کہاں سے دیکھ لى؟ حضرت موى كا زماند اندازاً بيدره سوبرس قبل مسى تتليم كيا جاتا ہے۔ حضور طلِبًا کے عہد تک پورے دو ہزار سال گذر چکے تھے، مبینہ تحریف اس عبد میں ہو چکی ہو گا۔ خود مسیحی مصنف بھی تسلیم کرتے ہیں کہ یہودا (۱۹۸قم) کے زمانہ میں تورات کم ہوگئ تھی اور ۷۵ برس کے بعد وسلياب مولى تقى مسلم محققين اى عبد كوتحريب تورات كاعبد تسليم كرت بين اور كہتے بين اصل تورات نبين لي تقي، بلكه ايك جعلى نسخه تيار كرليا كيا تھا۔ بعض کا خیال یہ ہے کہ تورات بخت نفر کے جلے میں ضائع ہوئی تھی۔ یہ حملہ ۲۰۷ ق م میں تاجدار بابل (بخت نفر) نے سلطنتِ یہود پیہ کیا تھا۔ ہر یہودی کوفش کر ڈالا تھا یا قیدی بنا کر ساتھ لے گیا تھا اور تورات كوجلا دياتها، ميية تحريف كا زمانه ١٩٨ ق م مويا ١٠١ ق م، وه ببرحال ولادت رسول سے صدیوں پہلے ہو چکی تھی۔ اس زمانہ میں تورات کے سنوں کی تعداد محدود تھی اور تحریف آسانی سے ہوسکتی تھی، لیکن عبد رسول میں ہزار ہاننے مخلف ممالک میں موجود سے اور بعد میں ان وارمدیث کی انگری کرد کی انگری کی انگری

کی تعداد بڑھتی ہی گئی۔ اس لئے تحریف آسان نہیں تھی۔ بیتو ممکن تھا کہ
کوئی شخص اپنے ذاتی نسخ میں رد و بدل کر دیتا۔ آخر یبودیوں میں بھی
ہزار ہاشخص اپنے موجود ہوں گے، جنہیں اپنی کتاب سے ای طرح محبت
ہوگی، جس طرح ہمیں قرآن سے، اگر ہم قرآن میں تحریف کا تصور تک
نہیں کر سکتے، تو یبودیوں کے متعلق یہ کسے کہہ سکتے ہیں کہ ان کا ہر فرد
تحریف کیلئے تیار تھا۔

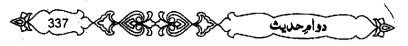
﴿ و من قوم موسى أمة يهدون بالحق وبه يعدلون ﴾ • ومن قوم من اليح أمة يهدون بالحق وبه يعدلون ﴾ • ومن ي ومن قوم من الياد وكلات الله وكل

یہ سچے یہودی توزات کی تحریف کس طرح گوارا کر سکتے تھے؟ بنابریں اگر تحریف ہوئی ہوگا۔ تحریف ہوئی تھی، تو وہ یقیناً نزول قرآن سے صدیوں پہلے ہو چک ہوگا۔ ان حالات میں کیا ہم دریافت کر سکتے ہیں ابن عمر ڈاٹٹا نے ہے آیت کہاں سے دیکھ لی تھی؟

(انجيل متي، باب: ٥ آيت:٧)

اگر تورات محرف ہو چکی تھی، تو حضرت میں اسنے زور سے بیا علان کیول کر تورات میں ماف صاف کہہ وہتے: تورات کم ہو چکی ہے یا بگر چک ہے۔ اس کے میں نئی کتاب لیکر آیا ہوں! تورات کی تصدیق کرنا اور ڈکئے کی چوٹ کہنا کہ تورات کا ہر شوشہ اور نقطہ تورات کا ہر شوشہ اور نقطہ

<sup>€</sup> الأعراف:١٥٩-



ابني جگه ير قائم به اور جب تك بدزيين وآسان قائم بين، اس كا ايك ح ن تک نہیں بدل سکتا۔ صاف صاف اعلان ہے اس حقیقت کا کہ حضرت مسیح کے عہد تک تورات اپنی اصل حالت میں باقی تھی۔ اور بخت نفر وغیرہ کی حکایات سب فرضی ہیں۔ تورات کے غیرمحرف ہونے یر پچھ تاریخی شواہد بھی موجود ہیں، کیکن چونکہ ہمارے علماء الہام کے مقابلہ میں تاریخ کوکوئی اہمیت نہیں دیتے، اسلئے ہم اس موضوع پر قرآن کا فیصلہ

- درج کرتے ہیں:
- سورة بقره كى ابتدائى آيات مين جميس تمام سابقه آسانى صحائف يرايمان لانے كا تقكم ديا كيا ہے۔ اگر وہ كتابيں محرف ہو چكی تھيں، اور غلط سلط تھيں تو ان ير ایمان لانے کا مقصد؟
- جس طرح انجیل کے متعلق قرآن نے ہمیں بتایا کہ وہ تورات کی مصدق
  - ﴿ وَآتِينَاهُ الْإِنْحِيلُ فَيْهُ هَدِّيُّ وَنُورُ وَمُصَدِّقًا لَمَا بِينَ يَدِيهُ مِنْ الـتوراة 🏶
  - وو کہ ہم نے عیسیٰ عالِیں کو انجیل دی، جس میں نورو ہدایت ہے اور جو تورات کی تفیدیق کرتی ہے۔''

اس طرح قرآن نے تورات والجیل ہر دو کی تقید بق کی:

﴿ مصدقاً لما بين يديه من التوراة والإنحيل﴾ 🗣 '' قرآن تورات وانجیل ہر دو کی تقیدیق کرتا ہے۔''

المائدة:٢٤٠

<sup>🛭</sup> المائدة: ٦٨



تعدیق کے معنے ہیں: سچاسم منا اور درست سلیم کرنا۔ جب قرآن تورات وانجیل کی صدافت کا اعلان کررہا ہے، تو آپ کون ہوتے ہیں، انہیں جمونا سمجھنے والے؟ کیا قرآن ایک محرف اور جموٹے صحیفے کی تصدیق کرسکتا ہے؟ کیا خدا کے علم میں نہیں تھا کہ تورات میں تصرف ہو چکا ہے۔ اگر علم تھا، تو تعدیق کیوں کی؟ کیا کوئی مجسٹریٹ کسی جعلی دستاویز کی دیدہ و دانستہ تعدیق کرسکتا ہے؟

و ہو ہے۔ موری کے کہ اللہ نے اصلی تورات کی تصدیق کی تھی، نہ کہ صحیفہ رائجہ کی۔ بہت اچھا! تو پھر قرآن نے بید کیوں کہددیا:

﴿قُلْ يَا أَهُلُ الْكُتَابُ لَسَتُم عَلَى شَيْءَ حَتَىٰ تَقَيْمُوا الْتُورَاةُ والإنجيل﴾ ●

''اے رسول! اہل کتاب سے کہد دو کہ جب تک وہ تورات وانجیل پڑمل ہے۔ نہیں کریں گے، ان کی گڑی کبھی نہ بن سکے گی۔''

اگر یہ کتا ہیں انسانی دست و برد سے ناپاک ہو چکی تھیں، تو اہل کتاب کو ان برعمل کرنے کی دعوت کیوں دی؟ ان برعمل کرنے کی دعوت کیوں دی؟

اور سنئے:

﴿ وعندهم التوراة فيها حكم الله ﴾ ٩ "ان كي پاس تورات موجود ہے، جس ميں الله كاتكم درج ہے۔" ينهيں فرمايا كه" درج تھا" بلكه" درج ہے" نحو كا مشہور قاعدہ ہے، جہال جارد مجرور كامتعلق مذكور نه ہو۔ وہال محذوف "كائن" فرض كرلو۔ اس

<sup>0</sup> أيضًا

و المائدة: ٤٣

# والمرحديث كالمحالية المحالية ا

قاعدہ کی رو سے آیت کے معنی ہول گے'' تورات میں اللہ کا تھم موجود کے ۔'' لیکن آپ کہتے ہیں کہ'' موجود تھا۔'' کس کو تیجے سمجھول: آپ کو یا قرآن کو؟

﴿ إِنَا أَنْزِلْنَا الْتُورَاةَ فَيَهَا هِدَى وَ نُورِ ﴾ • • دُرُم نِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ایک اور آیت ملاحظه ہو:

﴿ وهذا كتاب أنزلناه مبارك فاتبعوه واتقوا لعلكم ترجمون أن تقولوا إنما أنزل الكتاب على طائفتين من قبلنا وإن كنا عن دراستهم لغافلين﴾ ◘

''ہم نے بیمبارک کتاب تہمیں عطا کی ہے، اسے مانو اور گناہوں سے
بچو، تا کہتم ہماری رحمت کے مشخق بن سکو، اب تم یہ عذر نہیں پیش کر
سکتے: ہم سے قبل وو امتوں (یہود و نصاری ) پر کتابیں نازل ہو کمیں
تھیں، لیکن وہ اجنبی زبان میں تھیں اور ہم انہیں سجھ نہیں سکتے تھے۔'
لینی نزول کی وجہ رہنیں بتائی گئی کہ پہلی کتابیں سنح ہو چکی تھیں، بلکہ یہ کہ
وہ ایسی زبان میں تھیں، جس سے عرب نا آشنا تھے۔ کیا تورات کی صحت
پراس سے برسی شہاوت پیش ہو سکتی ہے؟

اور سنئے:

﴿ ليسوا سواء من أهل الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله آناء اليل وهم يسجدون ٥ يؤمنون بالله واليوم الآخر

النائدة:٤٤

۵ الأنعام: ۱۵٦-۱۵٦

# وارمديث ١٥٤ ١٩٥٨

ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون في الخيرات وأولئك من الصالحين المعروف

"سارے اہل کتاب برے نہیں، ان میں ایے نیک اور پر بیزگار بھی موجود ہیں، جورات کو اللہ کی آیات (تورات و انجیل) پڑھتے اور سجدے کرتے ہیں، اللہ اور آخرت پر ایمان رکھتے ہیں، نیکی کی ترغیب دیتے ہیں اور برائی سے روکتے ہیں اور نیک اعمال کی طرف بے تابانہ بڑھتے ہیں، یہ لوگ صالح ہیں۔"

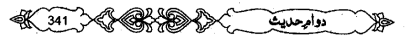
اس آیت میں تورات و انجیل کواللہ کی "آیات" کہا گیاہے۔ اگر تورات گر چکی تھی، تو اللہ اس کے احکام کو "آیات" کیوں کہتا ہے؟ اور اس پر عمل کرنے والوں کو" صالحین "میں شار کیوں کرتا ہے؟

آپ یہ کہہ سکتے ہیں کہ جب یہ صورتحال ہے، تو پھر مسلمان بنے کی ضرورت کہاں باتی رہ جاتی ہے؟ عیسائی رہ کرنیک عمل کئے جاؤ، نہ قرآن پر ایمان لانے کی ضرورت، نہ رسول پہ، سارے اسلام سے چھٹی ٹل گئے۔

پر ایمان لانے کی ضرورت، نہ رسول پہ، سارے اسلام سے چھٹی ٹل گئے۔

پر سوال اسلام کو نہ بیجھنے کا نتیجہ ہے۔ اسلام کسی زبانی اقرار کا نام نہیں، بلکہ نکی کا نام ہے، اگر ایک عیسائی نیکی کر رہا ہے، تو وہ قرآن کی رو سے مسلمان ہے۔ رسول وقرآن کا صحیح پیرو وہی ہے جو نیک ہو، نہ وہ جو کلمہ پرسطے، سارے جہال کی بدمعاشیاں کرتا پھرے۔ آپ کے ہاں اسلام چندعقا کہ کا نام ہے، اور قرآن کے نزدیک صرف نیکی کا۔ اس لئے خدا و پرسول کا صحیح پیرو وہ ہے، جو ان احکام پر عمل کر رہا ہے، خواہ اس پرسول کا صحیح پیرو وہ ہے، جو ان احکام پر عمل کر رہا ہے، خواہ اس پر عیسائیت کا لیبل لگا ہویا یہوویت کا، نہ وہ جو خدا و رسول کا صرف زبانی عیسائیت کا لیبل لگا ہویا یہوویت کا، نہ وہ جو خدا و رسول کا صرف زبانی

<sup>🛭</sup> آل عِمران:۱۱٤



قائل ہواور عملاً کافر، چونکہ قرآن کی روسے ﴿ إِن هذا لفي الصحف الأولٰی ٥ صحف إبراهیم وموسی ٥ ﴾ • ية قرآن ابراہیم اور موئی کی کتاب موئی کا سچا عائل موئی کی کتاب موئی کا سچا عائل خور بخو دقرآن کا عائل بن جاتا ہے۔ مت بھولئے کہ ہم عمل کا ایک صلہ ہو کہ جو کسی طرح ضائع نہیں ہوتا۔ عائل خواہ مرد ہو یا عورت، عیمائی یا مسلمان، بیصلہ اسے ٹل کر رہے گا، اہل کتاب کے متعلق ارشاد ہے:
﴿ و ما یفعلو ا من حیر فلن یکفروه ﴾ • ﴿ و ما یفعلو ا من حیر فلن یکفروه ﴾ • ﴿ و ما یفعلو ا من حیر فلن یکفروه ﴾ • ﴿ ممکن ہے، آپ سوچ رہے ہوں کہ وہ جو قرآن میں یہود کے متعلق لکھا ہے کہ وہ تورات میں تحریف کیا کرتے تھے، اس کا کیا مطلب؟ تحریف ہے کہ وہ تورات میں تحریف کیا کرتے تھے، اس کا کیا مطلب؟ تحریف

ر بید مراد آیات کی من مانی تفییر کرنا، ندالفاظ کو بدلنا۔ عبد رسول میں تورات اصلی حالت میں موجود تھی، اس تورات میں ابن

عبد رسول میں تورات اسلی حالت میں موجود هی، اس تورات میں ابن عمر خالفۂ کی ذکر کردہ روایت کہیں موجود نہیں!''

جواب:

مندرجہ بالا عبارت میں مصنف نے پہلے تو یہ اعتراض کیا ہے کہ یہ عبارت جو عبداللہ بن عمر واللہ اسے معلوم ہوتا ہے کہ حدیث میں تاریخی غلط بیانی ہے۔ پھر ان کا اپنی طرف سے ایک جواب " تورات میں تجریف ہو چکی ہے، اس واسطے یہ عبارت نہیں ملتی " ذکر کر کے اس پر بحث کی ہے۔ اور اپنی طرف سے پہلے یہ کہا ہے کہ تورات سے محرف ہونے کا زمانہ چھ سو سال قبل اور اپنی طرف سے پہلے یہ کہا ہے کہ تورات سے محرف ہونے کا زمانہ چھ سو سال قبل

<sup>. 🛈</sup> الأعلى: ١٨ ـ ١٩

<sup>🛭</sup> آل عمران: ۱۱۵

مسیح ہے۔ اس واسطے اگر تحریف ہو چکی تھی، تو عبارت تو اس میں موجود ہونی چاہئے، کیونکہ عبداللہ بن عمر ٹائٹیا نے اپنے وقت میں نقل کی ہے۔ اس کے بعد تورات اور انجیل کے غیرمحرف ہونے کا ذکر کیا ہے، اس پرتین ولائل ذکر کئے ہیں:

اول: بعض يبودي راست بازتهي تھے۔

دوم: مسیح نے کہا: تورات کا ایک شوشہ بھی نہیں ملے گا۔

سوم: قرآن ہے استدلال کیا ہے، اس کے شمن میں یہودیوں اور عیسائیوں کو بدوں مسلمان ہونے کے ناجی قرار دیا ہے، بلکہ اسلام صرف عمل کا ہی

نام رکھ دیاہے۔

اس کا مقصد معلوم ہوتا ہے کہ حدیث میں تو تحریف ہو چکی ہے اور حدیث کے بغیر قرآن کا سیحھنا مشکل ہے، اس لئے اسلام سے تو چھٹی ہوئی، اب اپنا اصل مقصد ظاہر کر دیا ہے کہ توارت و انجیل غیر محرف ہیں، ان پرعمل کر کے نجات ہو سکتی ہے، پس میبودی اور عیسائی بنتا، مسلمان بننے سے بہتر ہے، یہ ہے ان کی عبارت کا خلاصہ مطلب!

اولاً: يوعض م كه يه حديث عبدالله بن عمرو ثالث سه م، نه عبدالله بن عمر اللك

دوم: عبداللہ بن عمر و و النظر نے جو تورات کا لفظ بولا ہے، تورات سے مراد الند کی صحبف مولی طبیعی مالیہ النہ کی صحبف مولی طبیعی کی ساب بہلی کتابیں مراد بیں، جو عینی طبیعا سے بہلے نبیوں کی طرف منسوب ہیں، جو آیت توارت کے حوالہ سے لکھی گئی ہے، پہلے نبیوں کی طرف منسوب ہیں، جو آیت توارت کے حوالہ سے لکھی گئی ہے، اس کا بعض حصہ تو قرآن کا ہے، اور بعض حصہ کسی سابق کتاب کا ہے:

 <sup>•</sup> ويحصل: صحيح البخاري: كتاب البيوع، باب كراهية السخب في السوق، وقع الحديث(٢٠١٨) و رقم الحديث(٢٠٠٨) و رقم الحديث(٢٠١٨) و رقم الحديث(٢٠١٨) و رقم الحديث(٢٠١٨) و رقم الحديث(٢٠١٨) و رقم الحديث(٢٠٨) و رقم الحديث(٢٠٨) و رقم الحديث(٢٠٨) و رقم الحديث(٢٠٨) و رقم ال



﴿ یاأیها النبی إنا أرسلناك شاهدا و مبشرا و نذیرا ﴾ 

یرحصة قرآن كا ہے: جو "سورہ أحزاب" میں ہے، اس كے بعد كا حصه كى

کہا كتاب كا ہے، جس كو "قورات" ہے تعبير كيا ہے۔ اہم پیشین گوئياں "بعیاہ" كى

کتاب میں ہیں، یہ پیش گوئى بھی اسى كتاب كى ہے۔ مگر ان الفاظ كو اس ترتیب كے

ساتھ اس میں تلاش كرنا ضرورى نہیں، بلكہ یہ الفاظ متفرق طور پراس میں پائے جاتے

ہیں۔ جیسے "سورۃ صف" میں عیسیٰ علیا كا وعظ جس ترتیب كے ساتھ ہے، اس ترتیب

ہیں۔ جیسے "سورۃ صف" میں عیسیٰ علیا كا وعظ جس ترتیب كے ساتھ ہے، اس ترتیب

کے ساتھ انجیل میں نہیں۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ إِنِّي رسول الله إليكم مصدق لما بين يدي من التوراة ومبشرا برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد ﴾ • «بين تمهاري طرف الله كي طرف سے رسول موكر آيا مول، تورات كى تقد يق كرتا مول اور اپنے بيچے آنے والے رسول كى خوشخرى ديتا مول، جس كا نام احمد ہے۔ "

- 🗓 میں رسول ہوں۔
- آورات کا مصدق ہول۔

اب ريتين باتين:

🛭 اور آنے والے نبی کی خوشنجری دیتا ہوں۔

ایک جگه انجیل میں نہیں، بلکه متفرق طور پر ہیں۔اسی طرح جو باتیں اس عبارت میں ہیں،متفرق طور پر''یسعیاؤ'' نبی کی کتاب میں موجود ہیں:

"ديكهوميرا خادم جس كويس سنجالياً مون، ميرا بركزيده، جس سع ميرا ول

الأحزاب: ٥٤

الصف:٦



خوش ہے، میں نے اپنی روح اس پر ڈالی، وہ قوموں میں عدالت جاری كريگا، وہ نه چلائے گا اور نه شور كرے گا اور نه بازاروں ميں اس كى آ واز سنائی دیگی۔ وہ مسلے ہوئے سر کنڈے کو نہ توڑے گا اور ممثماتی بتی کو نہ ر بخوائے گا۔ ، • (يسعياه: ٤٢)

اس پیشین گوئی اور اس قشم کی دوسری پیشین گوئیوں سے اس قشم کے الفاظ مل

فانیا: بدعرض ہے کہ تورات کے محرف ہونے پر داخلی شہادتیں بھی موجود ہیں۔ اس طرح الجیل کے محرف ہونے پر بھی دلائل موجود ہیں۔ یہ وہ تورات نہیں، جو موسی علیا کے زمانہ میں تھی۔

باب :۳۴، آیت: ۵ میں ہے:

''لیں خداوند کے بندہ مویٰ نے خداوند کے کیے کے موافق وہیں موآب کے ملک میں وفات یائی:''

اورآیت: ۲ میں ہے:

'' پر آج تک کسی آ دمی کواس کی قبر معلوم نہیں۔''

اور آیت: ۱۰ میں ہے:

واب تک بنی اسرائیل میں کوئی نبی موٹ کی مانندجس سے خداوند نے 🚉 روبرو باتیں کیں،نہیں اٹھا۔''🍳

ناب :۲ في آيت: ۱-٤، نيز ويكين: باب: في آيت: ۲-۷، آيان: ۲ کي آيان: ۲۱، آيان: ۲۱، آيان: ۱۱،

 استثناء، باب: ۲۳، آیت: ۲۰،۲۰۵ ان عبارات بے بایں طور تحریف تابت ہوتی ہے کہ مول طبالہ ر نازل ہونے والی آیات میں ایسے امور کا ذکر ہے ، جن کا تعلق موی علیہ کی وفات کے بعد ہے، جس میں ان کی مقام وفات اور قبر وغیرہ کا ذکر ہے ، جس سے یہ بات قطعی طور پر ثابت ہوتی ا برالفاظ كسى بعد مي آنے والے فردنے تورات ميں درج كرديد ميں-

### 

یہ تین آیتی علی الاعلان کہدرہی ہیں کہ بیتورات موکی علیہ کے بعد کچھ زمانہ گزرنے پر ککھی گئی، جب کہ لوگول کوان کی قبر بھی یاد نہ رہی۔

ووسری شہادت یہ ہے کہ تورات میں انبیاء کے متعلق زنا تک بلکہ بت پرس کرانے کا مجمی ذکر ہے، • اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بابتیں بعد کی کھی ہوئی ہیں۔

یمی مال انجیل کا ہے، چار انجیلوں میں بھی اختلاف ہے، کسی میں کچھ اور کسی میں کچھ۔ ان میں رطب ویابس پایا جاتا ہے۔

باتی رہی یہ بات ہے کہ سے نے جو بہ کہا تھا کہ '' تورات کا ایک شوشہ بھی نہیں ٹلے گا۔'' تو اس کا تعلق منسوخ ہونے کے ساتھ ہے۔ یعنی جب تک سب کچھ پورا نہ ہو جائے، اس وقت تک منسوخ نہیں ہوگی، انجیل کے الفاظ اس طرح ہیں:

"منسوخ کرنے نہیں بلکہ پورا کرنے آیا ہوں، کیونکہ میں تم سے سی کہتا ہوں کہ جب تک آسان اور زمین نہ ٹل جائیں، ایک نقطہ یا ایک شوشہ تورات سے ہرگز نہ ملے گا، جب تک سب کچھ پورا نہ جائے۔" (منی،

ن در در اید: ۱۸: ۱۸)

علاوہ ازیں بائیل میں ایسے بے شار واقعات منقول ہیں، جن سے انبیاء کرام بیبائد کا مجمونا، شرائی، مکار، بت پرست، زنا کار، ہونا ثابت ہوتا ہے، لیکن نصلا کی کے اندراتی جرائت نہیں کہ وہ بائبل میں تحریف کے خوف سے ان مقدس استیول کے متعلق حق وسچائی کا اعلان کریں اور ان کو ان تمام انجابات سے میراقراردیں۔

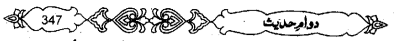
و دیکھیں: عبد نامہ قدیم اوا، پیدائش: باب اوا، آیت: ۳۰ ہم سمونیل (۲)، باب: اا، آیت: ۲-۵، را در کھیں: عبد نامہ قدیم اور کوط طبیقا کے ان عبارات میں تصریح ہے کہ حضرت داود اور لوط طبیقائے فی معاد اللہ) زنا کیا، اور لوط طبیقا کے متعلق (معاد الله) لکھا ہے کہ انھوں نے شراب پی کرا پی بیٹیوں سے زنا کیا، ای طرح حضرت نوح طبیقا کی متعلق لکھا ہوتا ہے کہ انھوں نے شراب پی اور وہ برہند ہو گئے۔ (پیدائش: باب: ۴، آیت: ۲۰۰۰، آیت: ۱۰۲۔ حضرت سلیمان طبیقا کی بت بریش، سلطین (۱)، باب: ۱۱، آیت: ۱۰۲۔ حضرت سلیمان طبیقا کی بت بریش: سلطین (۱)، باب: ۱۱، آیت: ۱۰۳۔



یعنی جب وہ پیشین گوئیاں پوری نہ ہوں، جن کا پورا ہونا منسوخ ہونے سے پہلے ضروری ہے، آسان اور زمین بھی ٹل جائیں، مگر اس وقت تک تورات منسوخ نہیں ہوسکتی۔ اس کا یہ مطلب ہے کہ جب تک آخری نبی حضرت محمد رسول الله مَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللّٰ اللللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ ا

اسی طرح به کهنا که یبودی نیک بھی تھے، وہ کسی طرح تحریف پر راضی نه ہو سکتے تھے، اسی صورت میں قابل استدلال ہوسکتا ہے، جب ان کی رضا سے تحریف ہوئی ہو۔ ہوسکتا ہے کہ تورات کے نسخ چرا کر تلف کر دیئے جائیں اور ان کی جگہ تحریف شدہ نننے رکھ دیئے جائیں۔مصریس عیسائیوں نے عربی میں قرآن کے مقابلہ میں ا یک کتاب کھی اور بہت شائع ہوئی گر جب ان کواس کتاب کی کمزوری معلوم ہوگی، تو پوشیدہ طور پر اس کے تمام نسخ جمع کر کے خرد برد کر دیئے۔ آج اس کا ایک نسخہ بھی دستیاب نہیں ہوتا۔ اگر بیشلیم کرلیا جائے کہ آنخضرت مُلَّقِظُ کے زمانہ میں تحریف نہیں ہو سکتی تھی ، مگر سابق تحریف کا تو کوئی تسلی بخش جواب نہیں۔صرف میہ کہہ دینا کہ محض من گھڑت داستان ہے، کوئی معقول جواب نہیں۔ خاص کر جب تورات میں اندرونی شہادتوں سے تحریف معلوم ہوتی ہو، اس ہوسکتا ہے کہ تحریف شدہ نسخوں میں می عبارات نہ ہو۔ اور بعض دیگر کتابوں میں بیہ بطور نقل موجود ہو، اور عبداللہ بن عمرو نے اس دوسری کتاب سے تورات کا حوالہ پڑھ لیا ہو۔ اور قرآن سے عدم تحریف پر جو آپین ذكر كى كى بين، ان سے عدم تحريف پر استدلال كرنا درست نہيں كه وہ وي جول كى تول اب بھی موجود ہے۔ اس آیت کا صرف بیمطلب ہے کداس بات کو ماننا جا ہے کہ الله تعالی نے سلسلہ رشد و برایت شروع سے جاری کیا اور اب تک چلا آیا، خواہ وہ محفوظ رمامو بإند

ای طرح جس آیت میں انجیل کے متعلق بیا کھا ہے کہ "اس میں ہدایت اور



نور ہے' خواہ محرف ہو یا اصلی، کیونکہ قرآن مجید نے بینہیں کہا کہ انجیل محفوظ ہے۔
اور قرآن نے بینجی نہیں کہا کہ موجودہ انجیل میں نور اور ہدایت ہے، کیونکہ عیسائی کے
ہاں انا جیل بیں اور قرآن صرف انجیل کہتا ہے، جس کا مطلب سے ہے کہ جو انجیل مسح
پر نازل ہوئی اور جو وہ تلقین کرتے رہے، اور جس کا ذکر موجودہ انا جیل میں بھی ہے،
اس میں نور و ہدایت ہے۔

ای طرح قرآن نے جو تورات و انجیل کی تصدیق کی، تو انہی مسائل میں کی ہے، جوقر آن سے ملتے ہیں، جیے قرآن "مصدق" ہے، ساتھ ساتھ "مھیمن" مجھی ہے، ان کے تحریف شدہ احکام کی اصلاح بھی کرتا

ای طرح تیسری آیت میں جو یہ ذکر ہے کہ''جب تک تم تورات اور انجیل کو کئم نہ کرو۔'' اس کا مطلب بھی یہی ہے کہ قرآن پڑایمان لاؤ، کیونکہ قرآن پر ایمان لانا ہی تورات وانجیل کو قائم کرنا ہے، جیسے ایک جگہ فرمایا:

ومن یکفر به من الأحزاب فالنار موعده المناد موعده المناد من الأحزاب فالنار موعده الله من المناد بهي جنم ب-"

ایک جگه فرمایا:

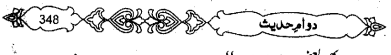
م و فللذين آتيناهم الكتاب يؤمنون به ومن هؤلاء من يؤمن مه ومن هؤلاء من يؤمن مه ومن الم

''جو کتاب سے واقف ہیں وہ اس پر ایمان لاتے ہیں اور ان مشر کین

<sup>🗗</sup> المائدة: ٨٤

<sup>🛭</sup> هود:۱۷

<sup>🛭</sup> العنكبوت:٤٧



ہے بھی بعض ایماندار ہیں۔'

اورجس آیت میں بیدذکر ہے: "فیھا حکم الله" (اس میں الله کا علم ہے)
اس کا بیمطلب ہے کہ بیلوگ تجھے حکم اس لئے نہیں بناتے کہ وہ اللہ کے علم کی تقیل کا ارادہ کرتے ہیں، اگر ایسی بات ہوتی، تو جس مسئلہ میں تیرے پاس آئے تھے ہمکیا اس میں اس مسئلہ کا کوئی جواب نہ تھا۔ کیا وہ اللہ کا حکم نہ تھا، یعنی اللہ کا حکم تھا۔ اور بیہ بھی ہوسکتا ہے کہ تورات میں تحریف احکام میں نہ ہوئی ہو، بلکہ اعتقادات اور واقعات میں میں نہ ہوئی ہو، بلکہ اعتقادات اور واقعات میں میں نہ ہوئی ہو، بلکہ اعتقادات اور واقعات میں میں نہ ہوئی ہو، بلکہ اعتقادات اور واقعات میں میں نہ ہوئی ہو، بلکہ اعتقادات اور واقعات میں نہ ہوئی ہو۔

میں ہوئی ہو۔

یہاں ایک نحوی نکتہ بھی بیان کیا ہے، شاید بدورس نظامی کا بھولا ہوا کوئی مسکلہ ہو،
جار و مجرور کے متعلق بتایا ہے کہ "کائن" محذوف ہے، پس معنی ہوا: "تورات میں
اللہ کا تھم موجود ہے۔" اور اس بات کوفراموش کر دیا کہ "اسم فاعل" یا "مفعول" کو مقدر کرنا کوفیوں کا ندہب ہے۔ بھری "نبت" یا "و جد" نکالتے ہیں۔
اگر "کائن" ہے موجود ہونا سمجھا جاتا ہے، تو "ثبت" اور "و جد" ہے یہ سمجھا جائے گا

م آگے ایک اور آیت ہے:

وفيها هدى ونور،

''اس میں ہدایت اور نور موجود ہے۔''

حالاتک سے جملہ حال واقعہ موا ہے۔ یعنی ہم نے تورات کو اس حالت میں نازل

**₩** 1947.

کیا کہ اس میں ہدایت اور نور ہے۔

اس کے بعد ایک آیت غلط لکھ دی ہے:

"ولو آمن أهل الكتاب وما أنزل إليهم من ربهم...



صحح آیت اس طرح ہے:

﴿ ولو أنهم أقاموا التوراة والإنحيل وما أنزل إليهم من ربهم لأكلوا من فوقهم.....﴾

''اگر بیلوگ تورات و انجیل اور دوسری کتابوں پرعمل کرتے، جوان پران کے رب کی طرف سے اتاری گئی تھیں، ان کی معیشت میں فراوانی ہوتی۔''

آگے اس اعتراض کہ جب تورات و انجیل اصل خالت میں تھیں، تو قرآن کی ضرورت بڑی ' کا جواب ہے دیا ہے کہ ' قرآن اس لئے آیا کہ وہ کتابیں عربی زبان میں نہ تھیں۔ نہ یہ کہ وہ سخ ہو چکی تھیں ' اس کا مطلب یہ ہوا کہ قرآن صرف عربوں کے لئے ہے، ہمارے لئے اردویا پنجابی میں کتاب ہونی چاہئے۔ قرآن کی اس آیت میں جو وجہ قرآن کے خرول کی بیان کی گئی ہے، اس کا یہ مطلب نہیں کہ صرف یکی وجہ ہے، بلکہ یہ وجہ بھی ہے کہ تمہمارا یہ اعتراض بھی نہ رہے، اگر چہ اعتراض کوئی معقول نہیں، ورنہ لازم تھا کہ پچھ مدت پہلے ہی قرآن ازتا، اس واسطے اس آیت سے یہ جھنا کہ پہلی کتب کامنے ہونا، اس کے نزول کی وجہ ہیں، باطل ہے۔ بلکہ قرآن بونا، اس کے نزول کی وجہ ہیں، باطل ہے۔ بلکہ قرآن کے بہت سے اسباب ہیں:

### نزول قرآن کے اسباب:

الله تعالی کومنظور تھا کہ عرب کے ذریعہ سارے عالم کو دعوت دی جائے اور وہ دعوت اس صورت میں کمل ہوسکتی تھی کہ پہلے ان کی زبان میں کمل ہوسکتی تھی کہ پہلے ان کی زبان میں کتاب اتاری جائے، تا کہ کتاب سے کما حقہ واقف ہوسکیں۔

<sup>●</sup> المائدة:٢٦



- پہلی کتابیں محرف ہو چکی تھیں، ان میں واقعات اور عقائد میں رد و بدل ہو چکا تھا، ان سے حقیقت ِ حال کا معلوم کرنا بہت مشکل تھا۔ قرآن نے جابجا یہودیوں اور عیسائیوں کے رد میں ان کے فاسد عقائد کا بھی ذکر کیا ہے۔ اناجیل پڑھ کرتو حید کا خالص پتہ لگانا بہت مشکل ہے۔
  - وہ کتابیں کمل نہ تھیں، مثلاً یوم جزا کی تفصیل سے دونوں کتابیں معرا ہیں اور
     عقائد اور مسائل کی حکمتیں اور ان کے دلائل بیان کرنے میں کم زبان ہیں۔
    - ان کے بعض مسائل رحمل کرنے کا وقت گذر چکا ہے، وہ احکام وقتی تھے۔
  - 5) وہ کتابیں اور ان کے احکام عالمگیر نہ تھے، لکہ خاص خاص قوموں کیلیے وہ کتابیں آئیں۔

اس کے بعد صغہ (۱۹۲) میں چوشے پارہ کی آیت (لیسوا سوا سوا سے سے سے سے سے سے سے کہ اس میں جس جماعت کی تعریف کی گئی ہے، وہ ابھی تک اپنے نہ جب پر قائم ہے۔ غلط ہے، بلکہ اس جگہ اس جماعت سے وہ لوگ مراد ہیں، جو صلفہ اسلام میں داخل ہو چکے تھے۔ اس جگہ 'آیات' سے مراد قرآن کی ''آیات' ہیں۔ فلا سلام'' کا معنی:

اسلام اگر چہ سب انبیاء کا ندہب تھا، گر آنخضرت طاقی کی آمد پر"اسلام" کا لفظ اسی ندہب پر بولا جاتا ہے، جو قرآن وسنت کی شکل میں مسلمانوں کے پاس ہے اور اسی کے بیروؤں کو مسلمان کہتے ہیں، کیونکہ پہلے اویان منسوخ ہو چکے ہیں۔ کے بعد اب ان کو اسلام نہیں کہہ کتے، کیونکہ اسلام کے معنی فرمانبرداری کے ہیں،

ويكون: تفسير الطبري: ٣٩٧/٣، تفسير البغوي: ١٩٠٦/١، تفسير القرطبي: ١٧١/٤، زاد
 المسير: ١/١٤٤، الدر المنثور: ٢٩٦/٢، تفسير ابن كثير: ١/٢٧/١،

جب تک فرمان ہے، اس وقت تک تو اس کی تعمیل کوفر ما نبرداری کہیں گے، مگر جب تکم اور فرمان کا وقت ہی گذر گیا، تو اس وقت اس کی تعمیل کو نافرمانی کہتے ہیں۔ پس عیسائی اور یہود کو اس وقت مسلمان کہہ سکتے ہیں، جب وہ آنخضرت سُلگانے کی اتباع کریں۔

یہ کہنا ''قرآن چونکہ پہلی کتابوں میں ہے، اس لئے پہلی کتابوں پرعمل کرنے والا قرآن کا عامل ہے' یہ بھی غلط ہے۔ کیونکہ اس آیت کا مطلب یہ ہے کہ قرآن کا ذکر پہلی کتابوں میں ہے یا اس کے بعض مسائل، نہ جمیع مسائل۔ اس آیت ﴿ إِن الله وَ لَم يَكُلُ کتابوں میں ہے ) سے یہ بات ثابت شدا لفی الصحف الأولی ﴿ (یہ مسئلہ پہلی کتابوں میں ہے۔ ﴿ پُس ثابت ہوا کہ تورات کے غیر محرف ہونے پرکوئی عقلی یا نقلی دلیل نہیں، بلکہ داخلی اور خارجی ایسی دلیلیں موجود ہیں، جن سے تورات اور انجیل کا محرف ہونا پایہ ثبوت کو پہنچتا ہے۔ اور عبداللہ بن عمرور والله والله بین مرور الله بین اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ عبداللہ بن عمرور والله والله بین مرور الله بین عمرور الله بین عمرور الله بین مرور الله بین عمرور الله بین موسکتا ہے کہ عبداللہ بین عمرور الله بین عمرور الله بین موسکتا ہے کہ عبداللہ بین عمرور الله بین عمرور بی الله بین عمرور بی معصوم نہ ہے کہ عبداللہ بین عمرور بی معصوم نہ ہے کہ عبداللہ بین عمرور بی معصوم نہ بی کہ کہ ان سے علطی کا تصور ممنوع ہو، یعنی ہوسکتا ہے کہ عبداللہ بین عمرور بی معصوم نہ بی ناقل پر اعتاد کر کے کلے دیا ہو۔

َ چھٹا اعتراض:

اس کے بعد بخاری پرایک اور اعتراض کرتے ہیں:

اکش مقسرین کے نزدیک ندکورہ بالا آیت کریمہ میں ندکورہ اشارہ (هذا) کا مرجع اس سورت میں ندکور تزکیۂ نفس، ذکر اللہ اور آخرت کے متعلق عقیدہ ہے ، اس سے سارا قرآن مجید مراد نمیں۔ (نفسیر القرطبي: ۲۰۲۰، زاد المسیر: ۲۳۳/۶، فتح القدیر: ۲۰۳/۵

"چہارم: قرآن اور تاریخ ہر دوشاہد ہیں کہ رسول اللہ مُلَاثِیْم نہ لکھ سکتے اور نہامی ہوئی چیز بڑھ سکتے سے لیکن "بخاری" میں ہے: "وہ لکھ سکتے سے۔" حدیث یوں چلتی ہے کہ جب حضور مُلِیْنِم دیقعدہ میں عمرہ کیلئے تشریف لے گئے، تو اہل مکہ نے کچھ پابندیاں عاکد کر دیں اور اس سلسلہ میں ایک تحریری محاہدہ ہوا ، جے" محمد رسول الله" سلیم کرتے ہیں۔ اہل مکہ نے "رسول الله" کے لفظ پر اعتراض کیا اور کہا کہ ہم آپ کو "رسول الله" مانے کیلئے تیار نہیں، اس لئے آپ "محمد بن عبدالله" کی حثیت سے معاہدہ کریں۔ آپ نے حضرت علی شائن سے معاہدہ کریں۔ آپ نے حضرت علی شائن سے فرایا: "رسول الله" کے الفاظ منا دو:

"قَالَ لا وَاللّٰهَ لا أمحوك أبدا فأخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم الكتاب فكتب هذا ما قاضى عليه محمد بن عبدالله......"•

''علی نے جواب دیا: خدا کی قتم میں آپ کے نام سے ''رسول اللّٰہ'' کی سے لفظ جدانہیں کروں گا، اس پر رسول الله ﷺ نے وہ کاغذا ٹھا لیا اور اس پر لکھ دیا: یہ وہ فیصلہ ہے جسے محمد بن عبدالله تشکیم کرتے ہیں۔'' بخاری کی ایک اور روایت (۱۲ ۱۳۵) بتلاتی ہے کہ حضور مُناٹیج نے

بخاری کی ایک اور روایت (۱۳۵۶) بملای ہے کہ مور ناچوا ہے۔ "رسول الله" کا لفظ کھرچ ڈالا تھا €اور کا تب نے"ابن عبداللہ" کے لفظ کا اضافہ کر دیا تھا۔ اسی حدیث پر باقی محدثین اعتاد کرتے ہیں۔

 <sup>●</sup> صحیح البخاري: كتاب الصلح، باب كیف یكتب هذا ما قاضی فلان بن فلان....
 الحدیث (۲۰۰۲)

<sup>•</sup> صحيح البخاري: كتاب الخمس، باب المصالحة على ثلاثة أيام أو وقت معلوم ورقع



اور تاریخ بھی اس کی تائید کرتی ہے، اس لئے لکھنے والی صدیث غلط ہے۔'' (دو اسلام: ۱۹۶)

#### جواب:

پہلی حدیث میں جو '' کَتَبُ'' ( لکھا) ہے، اس کے معنی'' لکھانے'' کے ہیں، جیسے قرآن مجید میں جابجا اس صیغہ کو اس معنی میں استعال کیا گیا ہے:

﴿ كتاب الله عليكم ﴾ •

و يهم الله نے لکھاہے۔''

بینی اس کوقرآن میں نازل کیا ہے،جس کے لکھنے کا تھم ہے۔

﴿ ونكتب ما قدموا ﴾

ہم لکھتے ہیں، جوانہوں نے آ گے بھیجا۔"

وسنكتب ما قالوا،

" جلدی تکھیں گے ہم ان کی بات۔"

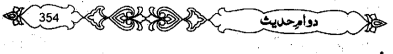
ان نتیوں مقامات پر لکھنے سے مرادلکھانا اور لکھنے کا حکم کرنے کے ہیں۔للہذا یہ پہلی حدیث بھی صحیح ہے اور ان دونوں حدیثوں میں کوئی تعارض بھی نہیں!



<sup>🕒</sup> النساء: ٢٤

<sup>🗨</sup> ياسين: ١٢

<sup>🧶</sup> آل عمران: ۱۸۱



#### نوا*ل باب*

### '' حضور کی تصویر حدیث میں''

ووقرآن میں حضور ملك كے متعلق ارشاد ہے:
﴿ إِنْكَ لَعَلَىٰ حَلَقَ عَظِيم ﴾

'' ''اے رسول! تمہارا کردار عظیم الثان ہے۔''

اس میں کلام نہیں کہ حضور کے ان اوصاف جیلہ کا چرچا صرف احادیث کی بدولت ہوا، اور ہم حدیث کے اس گرال بہا ذخیرے پر ہمیشہ ناز کرتے رہیں گے۔ لیکن بعض الی احادیث بھی ہیں، جو کا نئات کے اس محسن اعظم کا کردار نہایت بھیا تک شکل میں پیش کرتی ہیں، اتنا بھیا تک کہ ہم شرم ہے کسی کو بتا بھی نہیں۔ درست کہا تھا مولا نا عبیداللہ سندھی مرحوم شرم ہے کسی کو بتا بھی نہیں کو حیح بخاری نہیں پڑھا سکتا اور اس کی وجہ میں مجلس عام میں نہیں بتا سکتا۔'' (الفرقان شاہ ولی الله: ٥٨٥) میں مجلس عام میں نہیں بتا سکتا۔'' (الفرقان شاہ ولی الله: ٥٨٥)

#### اعتراض:

صحیح بخاری میں روزے کی نہایت عمدہ تشریح درج ہے: "فإنه يترك طعامه و شرابه و شهو ته من أحلي" ❷ "روزے دارا پنا كھانا بينا اورا پنی شہوت میرے لئے چھوڑ دیتا ہے۔''

<sup>•</sup> القلم: ٤

صحيح البخاري: كتاب الصوم، باب فضل الصوم، رقم الحديث (١٧٩٥)

# وارحديث ٢٥٤١

ایک اور حدیث دیکھئے:

"من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه " (بحارى )

' جو شخص روزے کی حالت میں جھوٹ اور بدکاری سے بازنہیں رہ سکتا، اسے کہدود کداس کو بھوک اور پیاس کی قطعاً ضرورت نہیں!''

ان احادیث میں روزے کا فلسفہ واضح ہو گیا۔

آئے ذرا ویکھیں کہ حضور علیا نے اپن ان ارشادات پرخود کہاں تک عمل کیا؟ "عن عائشة رضى الله عنها قالت كان النبي صلى الله عليه وسلم يقبل ويباشر وهو صائم" (بحارى)

"د حضرت عائشہ فرماتی میں کہ حضور علیا روزہ رکھ کر اپنے ازواج کے بوت لیتے اوران سے مباشرت فرماتے۔"

مباشرت کے معنے بیں مجامعت اور بوس و کنار وغیرہ۔لیکن اس حدیث میں مباشرت سے کیا مراد ہے؟ مولانا شبیراحمد عثانی کی زبانی سنے! آپ وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "براضیح مسلم" کی اس حدیث کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "المباشرة فوق السرة و تحت الرقبة بالذكر و القبلة أو

المعانقة أو اللمس وغير ذلك حلال باتفاق المسلمين"

(فتح الملهم ١/٥٦)

"آپ روزہ رکھ كرعورت كے ساتھ ناف سے اوپر اور گھٹنول سے فيجے

- صحيح البخاري: كتاب الصوم، باب من لم يدع قول الزور والعمل به في الصوم، رقم
   الحديث(١٨٠٤)
- صحيح البخاري: كتاب الصوم، باب المباشرة للصائم، رقم الحديث (١٨٢٦)، صحيح
   مسلم: كتاب الصيام، باب بيان أن القبلة في الصوم ليست محرمة، رقم الحديث (١١٠٦)

### وامرعديث كالمحالي المحالية الم

مباشرت كريكتے ہيں۔ يعنی اسے چھو كتے ہيں، چوم كتے ہيں، گلے لگا كتے ہيں اور آلہ تناسل كا استعال كريكتے ہيں۔''

يه حديث كى طرح مي كل نظر ب:

**اول**: روزے کا مقصد شہوت کو ترک کرنا ہے، نہ کہ بوس و کنار اور گھٹنوں کے نیچے آلہ تناسل کا استعال!

مدور: بیرهدین اوپروالی در حدیثوں سے متصادم ہوتی ہے۔

سوم: بيقرآن سے مكراتى ہے، قرآن كہنا ہے:

آ غاز اسلام میں رات کے وقت ہو یوں سے اختلاط منوع تھا، بعض صحابہ رک نہ سکے، تو یہ پابندی دور کر دی گئی، تو فرمایا کہ''اب تم مباشرت کر سکتے ہو'' ، •

یعنی صرف رات کے وقت مباشرت کی اجازت ہے، لیکن یہ حدیث کمل چھٹی دیتی ہے۔

چھاور: گناہ اور محر مات گناہ ہر دو سے بچنا ضروری ہے، اپنے آپ کو دیکھو اور انسافا کہو کہ کیا آج تک کوئی شوہر بیوی کو چوسنے چائے اور گلے لگانے کے بعد جماع سے فی سکا ہے؟

پندو: حضور عليه كا توبين كا پهلو نكاتا ب\_ اگر كوئى غيرمسلم بيس لے كه حضور ٥٦

<sup>🗗</sup> البقرة: ١٨٧

صحیح البخاري: کتاب التفسیر، باب ﴿ أحل لکم لیلة الصیام الرفت..... ﴾ رقم الحدیث (٤٢٣٨)، تفسیر الطبري:١٦٧/٢)



برس کی عمر میں روز ہ رکھ کر مباشرت فر مایا کرتے تھے، تو وہ ہمارے نبی کے متعلق كيارائ قائم كريكا؟ يبى وه حديث ب،جس نے مجھے احاديث سے بدطن كيا اوراس کتاب کی محرک بنی۔'' (دو اسلام :۲۰۲) 🖒

ان تمام اعتراضات كالماردو چيزول يرب

🗓 روزه کی حقیقت ـ

🗹 مباشرت کے حقیقی اور کنائی معنی میں فرق۔

روزہ بالاتفاق اکل و شرب و جماع کے ترک کا نام ہے، جس کی ابتداء صح صادق سے ہوتی ہے اور انہاء سورج کے غروب ہونے پر۔ پہلی اور دوسری حدیث میں جولفظ ''شہوت'' آیا ہے، اس سے مراد جماع ہے، پس باقی چیزیں حرام نہیں۔ مباشرت کا لفظ قرآن مجید میں جماع سے کنایہ ہے اور حدیث میں لغوی معنی مراد ہے، گر جماع اس میں داخل نہیں۔ کیونکہ مائی صاحبہ سے ہی دوسری حدیث میں آیا، کہ آ مخضرت ٹاٹیا اپنی حاجت کورد کنے پر قادر تھے۔ 🇨 جس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ اس جگہ''مباشرت' سے مراد ماسوا جماع ہے۔ ادر''مباشرت' کا لفظ لغوی معنی کے اعتبار سے اگر چہ ما سوا جماع کے سب کوشامل ہے، مگر بیضروری نہیں کہ جتنے معانی اس کے مولانا شیر احمد صاحب نے بیا گنوائے ہیں، وہ سب یہال مراد ہول، صرف بدن سے بدن لگ جائے، تو بھی"مباشرت" کا لفظ بولا جا سکتا ہے۔

بلکدائ مدید میں ہمی یا افغاظ موجود ہیں، جو برق صاحب نے کی غرض کی وجہ سے نقل نہیں ہے، مديث كابقيد صدي:"و كان أمللكم إربه " يعنى رمول الله تلظم الى خواشات رتم سب س زياده قايور كت تع صحيت البخاري (١٨٢٦)

<sup>🛭</sup> لقظ" مباشرت" كااصل العثقاق" بش" ، جس كامعى ظاهرى چز ب، اى سے لفظ بشرة" ما خود ہے، جس کامعنی انسان کی ظاہری جلد ہے۔ (معجم مقایس اللغة: ١١٧) البدا "مباشرت" كا ٢

### وارحدیث کران (358 کالای ای از 358 کالای ای از 358 کالای ای از میلاد کالای ای از میلاد کالای ای از میلاد کالای ای از میلاد کالای کال

آپ کا پہلا اعتراض اس لئے غلط ہے کہ روزے کی حقیقت میں ہرقتم کی شہوت کو روکنا واخل نہیں، بلکہ شہوت جماع سے روکنا واخل ہے اور دوسری حدیث میں بھملی اور جھوٹ سے بچنا بھی لازمی قرار دیا گیا ہے۔ مگر بوس و کنار وغیرہ سے بچنا مقصد روزہ نہیں • نداس پرکوئی آیت وحدیث صراحنا دلالت کرتی ہے۔ آپ اپنے مقصد روزہ نہیں • نداس پرکوئی آیت وحدیث صراحنا دلالت کرتی ہے۔ آپ اپ

﴾ لغوى معنى ہوا: دو انسانوں كى جلد كا ملنا "اور اس كا استعال جماع اور بدون جماع بدن كے ملاپ ير ہوتا ہے۔ اور علماء لغت نے بھى فدكورہ بالا حديث ميس مباشرت كا معنى "ملامسة" كيا ہے۔ يعنى جمع كا كى دوسرے جمم سے ملنا۔ويكھيں: كتاب العين : ٢٥٩/٦، لسان العرب: ٤٩/٤، النهاية لابن الأثير: ٣٣٣/١، تاج العروس ، مادة (بشر) فيز ديكھيں:فتح الباري: ١٤٩/٤

• اوراس حدیث سے یکی بیان کرنامقصود ہے ..... دین اسلام دین فطرت ہے۔ بید دین انسانوں کے لیے نازل ہوا اور انسانی فطرت کے کسی بھی پہلو اور کسی بھی گوشہ کواس نے نظر انداز نہیں کیا۔ آگر بید کہا جائے کہ اس طرح کی با تیں (جن کے متعلق صاحب' دواسلام' نے لکھا ہے کہ ہم' ارح شرم کے کسی کو بتا بھی نہ سکیں) امت کو بتانے کی کیا ضرورت تھی؟ تو جارا جواب بیہ ہوگا کہ اسلام اگر بعض باتوں ہے متع کرسکتا اور ان پر بابند عائد کرسکتا ہے ، تو ای قتم کی بعض دوسری باتوں کی اجازت بھی تو و سکتا ہے۔ اسلام اگر روزے کی حالت بین جماع ہے متع کرسکتا ہے (جومتع ہے) تو بوں و کنار کی اجازت کیوں نہیں دے سکتا (جو کہ روزے کی حالت بین جماع ہے متع کرسکتا ہے (جومتع ہے) تو بوں و کنار کی اجازت کیوں نہیں دے سکتا (جو کہ روزے کی حالت بین جائز ہے؟)

دین اسلام صرف عقائد کا نام نہیں، بلکہ انسان کی عملی زندگی بھی اس میں داخل ہے، جبھی تو انسائی افعال میں سے بعض پر پابندی عائد کرتا ہے، بعض کو جائز قرار دیتا ہے اور بعض کو تواب کا درجہ دے دیتا ہے اور جب یہ ثابت ہو گیا کہ انسانی افعال کے ساتھ اس دین کا گہراتعلق ہے، تو پھر ان کی تشریح و توضیح میں شرم کا کیا سوال؟ ..... یہ باتیں تو دین کا حصہ بیں، ای لیے ایک ایک بات پر نہایت باریک بنی کے ساتھ بحث کی گئی، مبادا کوئی شخص اپنے اعمال ضائع کر بیٹھ یا بلاوجہ شکوک و شبهات اور او ہام وظنون کا شکار ہوکر رہ جائے۔

پھر یہ بات بھی زیرنظروی چاہیے کہ صدیث قرآن کی تغییر ہے، اگر قرآن مجید ﴿ فَالاَنَ بَاشِرُ وَهُنَّ ﴾ ، ﴿ فَأَتُواْ حَرُثَكُمُ أَنِّي شِنْتُمُ ﴾ ، ﴿ أَلَمُ مَكُ نُطَفَةٌ مِن مَّنِيٌ يُّمُنَى ﴾ (ایک صاحب کویہ کہتے ہوئے۔ مناگیا کہ صدیث میں نہایت گندی گندی باتوں کا ذکر ہے، حق کہ منی کے مسائل پر بھی بحث کی ﴾ دماغ میں روزہ کا مقصد بے فرض کر رہے ہیں کہ مطلقاً شہوت کو ترک کر دے، یعنی اچھا کپڑانہ پہنے، بدن میں تیل نہ لگائے، تکھی نہ کرے، یعنی کوئی بھی کام خواہش کے مطابق نہ کرے ..... یہی بنیادی غلطی ہے، جس کی بناء پر آپ نے حدیث پر اعتراض کیا۔

دوسرااعتراض بھی اس لئے غلط ہے کہ بوس و کنار اور بدن کا چھونا شہوت ممنوعہ میں داخل نہیں۔ نہ ''مباشرت' کے مرادی معنی میں داخل ہے۔ اس واسطے حدیثوں میں کوئی تعارض نہیں۔ تیسرا اعتراض بھی باطل ہے، کیونکہ قرآن مجید میں ''مباشرت' کنایہ ہے جماع ہے، اور حدیث میں اس کا لغوی معنی مراد ہے۔ اس لفظ کے مختلف معنے ہوں، تو ان کے احکام میں نفی و اثبات کی صورت بن جاتی ہے۔ جیسے قرآن مجید

﴿ قد أفلح من زكُّها ﴾

🕡 الشمس: ٩-

# وا معدیث کی دوام حدیث کی دوام ح

"جوتزكيهكر في اليخ آپ كو پاك كرك ) وه كامياب موكا-"

اور دوسری جگه فرمایا:

﴿ فلا تزكوا أنفسكم ﴾

''اپنا تز کیه(ایخ آپ کو پاک سجھنا) نہ کرو۔''

چوتھا اعتراض اس لئے باطل ہے کہ سڈ ذرائع کا مسئلہ شریعت میں مستقل ہے۔
اس میں ہر جگہ کلی قانون نہیں ہوتا، ہرآ دمی اس معاملہ میں اپنے نفس کا فقیہ ہے۔ جس
کو ڈر ہو، وہ اییا نہ کر ہے، جس کو نہ ڈر ہو، وہ اییا کرسکتا ہے۔ اگر چہ عمر رسیدہ ہونے
کی بناء پر بعض آ دمیوں کے لئے موزوں نہیں، مگر بیوی اگر جوان ہو، اور اس کی
خواہش ہو، تو رکنا بھی دانشمندی نہیں۔ ہرکیف شریعت نے بھی اس میں سڈ ذرائع کا
خیال رکھا ہے۔ کہ آ مخضرت مُلِیْ نے ایک جوان کو بوس و کنار کی
اجازت نہ دی، لیکن ایک بوڑھے نے اجازت چاہی، تو اس کو اجازت دیدی۔ کا
عبداللہ بن عمر ٹا ٹھاس سے منع کرتے تھے، کہ ماکی نہ جب میں بھی منع ہے۔ ک

"عن عائشة أن النبي صلى الله عليه وَ سلم كانَ يقبلها و هو

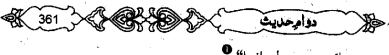
<sup>🛈</sup> النجم:۳۲

مافظ ابن عبد البر رشالة الي بى خود ساخة پابنديول كم متعلق فرمات بين و من حاف على أمة
 محمد مالم يخفه عليها نبيها فقد جاء من التعسف بما لا يخفى "(التمهيد: ٢٦٧/٢٢)

سنن أبي داود: كتاب الصيام، باب كراهيته للشاب، رقم الحديث (٢٣٨٧)

المؤطا: ۲۹۳/۱، مصنف عبد الرزاق: ۱۸۹/٤، مصنف ابن أبي شيبة: ۳۱۷/۲، مرقوعً معديث ب ابن أبي شيبة: ۳۱۷/۲، مرقوعً معديث ب ابن كا جواز مروى ب، لبذا اگر انسان كو ابن آپ پر قابو موه تو بیمل مباح ب والله أعلم .

۱۷۹۳/۳: ۱۷۹۳/۳ المدونة الكبرى: ۲۹۸/۹



صائم ویمص لسانها" ● "نی تایی اروزه کی حالت میں بوسہ لیتے اور زبان چوستے"! کیا زبان چوسنے سے دوسرے کا تھوک اپنے تھوک میں مل کر پیٹ میں نہیں چلا جاتا اور کیا اس صورت میں روزه باطل نہیں ہوجاتا؟

(دو اسلام :۲۰۵)

جواب:

چونے سے لازم نہیں آتا کہ زبان کی تھوک کونگل لیں، چوں کر انسان تھوک مجی سکتا ہے، اس میں کوئی اشکال نہیں، اشکال جب ہوتا، اگر حدیث میں نگلنے کا لفظ ہوتا۔

اعتراض:

اس کے بعد ایک حدیث بیان کی ہے، جس میں بید ذکر ہے کہ " اپنے جھتے عبداللہ بن عبدالرحمٰن کو کہا کہ اپنی بیدی کا بوسہ لینے اور اس کے ساتھ دل گئی کرنے سے تجھے کیا چیز مانع ۔ ہے؟ عبداللہ نے کہا: میں روزہ کی حالت میں ایسا کرسکتا ہوں؟ آپ نے

سن أبي داود: كتاب الصيام، باب الصائم يبلع الريق، رقم الحديث (۲۳۸۲)، مسند أبي داود: ١٢٣٨٦، صحيح ابن خزيمة: ٢٤٦/٣، سنن البيهقي: ٤٢٤/٤، الل حديث كو ابن عدى، زيلعى، ابن حجر اور الباني المُتَعَلَّفُ "ضعيف" قرار ويا ہے۔ (الكامل: ١٩٨/٦، عنصب الراية: ٣٢٢/٤، فتح الباري: ١٥٣/٤، ضعيف أبي داود: ١٢٣١/١ (٥١٥)

ای لیے امام زیلعی فرماتے ہیں کہ امام ابو داود کی اس حدیث پر بایں الفاظ جویب متازع اور درست نہیں، کیونکہ چوسے سے نگلتا لازم نہیں آتا، ممکن ہے کہ آپ تالیم چوسے سے بعد تھوک باہر چھیک دیں۔نصب المرابة: ۲۲۲/٤، نیز دیکھیں: عون المعبود: ۱۰/۷



فرمایا: ہاں! • مائی صاحبہ نے اُسود کوروکا · اور اپنے بھینچے کو اجازت ویدی ''!

ان دونوں میں فرق ہوگا، ایک کے متعلق خطرہ ہوگا، دوسرے کے متعلق خطرہ نہیں ہوگا اور بیہ باتیں مخاطب متعلم سمجھ سکتا ہے۔ بوسد اور عورت سے کھیلنا فی نفسہ برائی نہیں۔ اگر خطرہ ہو، تو منع ہے، ورنہیں۔مفتی کو حالات کو سامنے رکھ کرفتو کی وینا چاہئے۔ ان دونوں میں کوئی تعارض نہیں۔ اور حالات، ماحول، ملک اور رواج کے اختلاف سے گفتگو میں فرق واقع ہوجا تا ہے۔

آ گے ایک عجب بات تحریر کرتے ہیں، کہتے ہیں کہ "آج تک کسی بیوی نے اپنے شوہر سے مباشرت کی التجانبیں کی اور نہ مرد کے سامنے عرباں بات کہی۔''

اس جگه مصنف کوقر آن کی آیت بھی یادنہیں رہی:

﴿ وَرَاوَدَتُهُ الَّتِي هُو فَي بَيْتُهَا عَنْ نَفْسُهُ وَغُلُقُتُ الْأَبُوابِ

المؤطأ: ٢٩٢/١، مصنف عبد الرزاق: ١٨٣/٤، شرح معاني الآثار: ٩٥/٢،

مسند أحمد: ١٢٨/٦، سنن النسائي الكبرى:٢١٠/٢، سنن البيهقي: ٢٣٢/٤، مسند إسحاق بن راهويه: ٨٨٧/٣، ال كي سند مين "حماد بن أبي سليمان" هم- علامه ناصر الدين. الباني والله الله الركم معلق فرمات بين "و هو بهذا السياق عن الأسود غريب، تفرد بين خماعة عن إبراهيم عنه، و حماد هو ابن أبي سليمان مع فضله و فقهه في حفظه ضعف، فلا يقبل منه ما تفرد به مخالفا فيه الثقات(إرواء الغليل: ٨٠/٤).



و قالت هیت لك ﴾ • • كر پوسف مایشا رہتے تھے، اس نے مباشرت كى التجاكى اور دروازے بند كركے عرباں بات كہى۔

اعتراض: مباشرت در حیض

قرآن شريف مين مذكور هي:

﴿يسئلونك عن المحيض قل هو أذى فاعتزلوا النساء في المحيض ولا تقربو هن حتى يطهرن فإذا تطهرن فأتوهن من حيث أمركم الله ......

اس آیت میں دو حکم دیئے گئے ہیں:

اول: حیض کی حالت میں عورتوں سے دور رہے۔

دوم: ان کے قریب تک مت جائے۔

ذراديكيس كه حديث في اس"قريب ودور"كى كياتشرح پيش كى ب

"عن عائشة كان يأمرني فأتزر فيباشرني وأنا حائض"

" حضرت عائشه فرماتی ہیں: مجھے آپ تھم دیتے، میں ازار باندھ لیتی، پھر

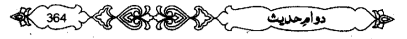
مجھے سے مباشرت کرتے۔''

اس سے اگلی حدیث کا ترجمہ یہ ہے کہ" عائش فرماتی ہیں جب حضور حیض

<sup>🛈</sup> يوسف: ٢٣

<sup>🛭</sup> البقرة:٢٢٢

المحيح البخاري: كتاب الحيض، باب مباشرة الحائض، رقم الحديث (٢٩٥)



کی حالت میں مباشرت کا ارادہ فرماتے، تو پہلے ایک تہہ پوش پہنا دیے،
پھر مباشرت کرتے۔ " یہ ہے قریب و دور کی تشریح حدیث کی!
ہم عرض کر بچلے ہیں کہ محرکات گناہ سے بچنا بھی اتنا ہی ضروری ہے، جتنا
گناہ ہے، اور اسی لئے قرآن نے بار بار کہا ہے کہ حدود اللی کے قریب
مت جاؤ، ﴿ فواحش کے قریب مت جاؤ، ﴿ مشہور حدیث ہے:
"من حام حول الحمی وقع فیه " ﴾
"من حام حول الحمی وقع فیه " ﴾
"دی اگاہ کے ارد گرد گھونے والا جانور عموماً چراگاہ میں گس جاتا ہے۔ "
ایک اور حدیث ہے کہ جوشبہات سے بچے، وہ اپنے دین اور عزت کو بچا
لیتا ہے ﴿ اور حضور مُلِينا اس معاملہ میں سخت محاط واقع ہوئے ہیں:
"واللّٰه إنی لا تقا کہ " ﴾

<sup>•</sup> مصدر سابق، رقم الحديث (٢٩٧)، برق صاحب نے اس حديث كى باقيماندہ حصد كفل كرنے كى بعد اس كا ترجم نيس كيا، كونكہ وہ ان كے خودساخته منہوم كے منافى ہے، ملاحظه فرما كيں: "و أيكم يملك إربه كما كان النبى وَلَكُ يَعَلَقُ بملك إربه " ان الفاظ ميں اشارہ ہے كہ قوت ضبط كى موجود كى موجود كي ميں بيام مباح ہے، مطلقاً نيس!

ويكون البقرة: ١٨٧

<sup>8</sup> الأنعام: ١٥١

امام بخاري را الله في السمعنى كى حديث روايت كى ب، جس كالفاظ بين: "من يرتع حول الحمل بوشك أن يواقعه" (بخاري: ١٩٤٦) فركوره بالا الفاظ كي ساته بي حديث نبيل ملى والله اعلم

صحيح البخاري: كتاب الإيمان ، باب فضل من استبرأ لدينه، رقم الحديث (٥٢)، صحيح مسلم: كتاب المساقاة، باب أخذ الحلال وترك الشبهات، رقم الحديث (١٥٩٩)

صحيح مسلم: كتاب الصيام، باب بيان أن القبلة في الصوم ليست محرمة على من لم
 تحرك شهوته، رقم الحديث(١١٠٨)



''الله كافتم! مين تم سے زيادہ الله سے ڈرتا ہوں۔'' پھر ہم كيے تسليم كرليں كه آپ اس حالت ميں مباشرت كريں!''

(دواسلام: ۱۱۰)

#### جواب:

ال اعتراض میں پھر وہی کنایہ اور لغوی معنی میں عدم فرق ہے۔ قرآن میں اعترال اور عدم قرب "ترک جماع" ہے کنایہ ہے، جس طرح عورت کے پاس آنا کھی جماع ہے کنایہ ہے، جس طرح عورت کے پاس آنا کھی جماع ہے کنایہ ہے، کہی جماع سے کنایہ ہے، یہاں ان الفاظ کا استعال لغوی معنی میں نہیں، اور حدیث میں جو" میا شرت" کا لفظ آیا ہے، وہاں لغوی معنی مراد ہے۔جس کی تفصیل ہم گذشتہ ابواب میں بیان کرآ کے ہیں۔

شبہات کی حدیث کا بیان بہال بے معنی ہے، کیونکہ''مباشرت'' بمعنی لغوی حلال ہے اور مباشرت ہو جماع سے کنایہ ہے، لہذا حلال ہے اور مباشرت جو جماع سے کنایہ ہے، وہ بحالت حیض و روزہ حرام ہے، لہذا کوئی بات یہال مشتبہات میں داخل نہیں!

ای طرح اس حدیث ''لا تقاکم" (کہ میں تم سب سے زیادہ متی ہوں)
کا یہاں پیش کرنا بھی بے محل ہے، اس کا مطلب تو یہ ہے کہ جو کام
آ تخضرت مُلِیْظُم نے کیا، وہ تقویٰ کے خلاف نہیں۔ کیونکہ آپ مُلِیْظُم تقویٰ کے
انتہائی مقام پر ہیں۔

ای طرح جو حدیث میں ہے: "و کان أملككم"

اس کا ایک مطلب یہ ہے کہ آنخضرت مُلَّقِظُ اپنی حاجت پر قابور کھتے تھے۔ دواکی شہوت سے آپ مُلَّقِظُ کے مغلوب ہونے کا اندیشہ نہ تھا، یعنی جس کو اندیشہ ہو، وہ ایبا نہ کرے۔ دوسرا یہ مطلب ہے کہ دواعی شہوت کا استعمال کرنا، اس لئے نہ تھا دوارحدیث کی دوارددیث کی دواردد

كه آپ الله كوانى ذات بركنفرول تها، بلكه اس لئے تھا كه اس ميں كى قتم كى قباحت نه تھى۔

## اعتراض:

اس کے بعد ایک اور حدیث ذکرتے ہیں:

° <sup>د</sup> کر دارِ رسول مَثَلِیْظِ پر ایک اور جھوٹ'

"عن عائشة قالت كنت أغتسل أنا والنبي صلى الله عليه وسلم من إناء واحد" (بحارى)

و حضرت عائشة فرماتی میں كه میں اور رسول الله عظیم ايك عى برتن ميں

نہاتے تھے۔''

مسلم میں اس طرح ہے: '' جنابت کے عسل میں، میں اور رسول الله مَالَیْکُمُ ایک ہی برتن سے عسل کرتے تھے۔''€

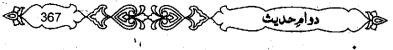
مطلب بدكر حضور ازواج كي بمراه بربهند سل كرتے تصرودو اسلام :٢١١)

## جواب:

حدیث میں تو صرف یہ ذکر ہے کہ دونوں ایک برتن میں سے عسل کیا کرتے تھے۔ اس سے یہ کہاں لازم آتا ہے کہ دونوں برہند ہوتے تھے۔ آگے جا کرخود ہی لکھتے ہیں۔"میں مانتا ہوں کہ شرعا اس میں کوئی حرج نہیں۔"!!

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب الغسل، باب هل يدخل الجنب يده في الإناء قبل أن يغسلها إذا لم
 يكن على يده قذر غير الجنابة، رقم الحديث(٢٥٨)

<sup>€</sup> صحيح مسلم: كتاب الحيض، باب القدر المستحب من الماء..... رقم الحديث (٢٢١)



## اعتراض:

اس کے بعد ایک اور حدیث ذکر کی ہے:

"عن عائشة قالت كنت أشرب وأنا حائض ثم أنا وله النبي عن عائشة قالت كنت أشرب وأنا حائض ثم أنا وله النبي منظمة فيضع فاه على موضع في فيشرب " (مسلم) " مضرت عائشة فرماتي بين كه مين حض كى حالت مين پانى في كررسول الله كود بي وه مير حمنه والى جگه پرمنه ركه كر بچا بوا پانى في جاتے ." كود بروي وه مير حمنه والى جگه پرمنه ركه كر بچا بوا پانى في جاتے ." كود بروي و اسلام :٢١٢)

### جواب:

اس سے یہ دکھانا مقصود تھا کہ چیض والی عورت کا بچا ہوا پانی پلید نہیں اور نہاس کا منہ پلید ہے۔ منہ سنے شاہد ہے۔

## اعتراض:

اس کے بعد کہتے ہیں:

''اور سنے! ابوسلمہ کہتے ہیں: میں اور حضرت عائشہ کا بھائی حضرت عائشہ کے پاس گئے، آپ کے بھائی نے دریافت کیا کہ رسول اللہ عُلَّامِیُم کس طرح عسل فرمایا کرتے تھے؟ حضرت عائشہ نے پانی سے بھرا ہوا ایک برتن منگوایا، جس سے آپ نے عسل کیا اور سر پر بھی پانی ڈالا، درمیان میں ایک پردہ لٹکا ہوا تھا۔ (بحاری)

صحیح مسلم: کتاب الحیض، باب جواز غسل رأس زوجها و ترجیله و طهارة سؤرها
 والاتکاه فی حجرها و قراه ة القرآن فیه، رقم الحدیث(۳۰۰)

<sup>◙</sup> صحيح البخاري: كتاب الغسل، باب الغسل بالصاع و نحوه، وقم الخديث (٢٤٨) €

وارحدیث کی ایکانی کی ایکان

سوال یہ ہے کہ آیا یہ دونوں اس پردے میں حضرت عائشہ کو عشل کرتے دیکھ رہے تھے؟ اگر جواب نفی میں ہے، تو غسلِ رسول کی نمائش کرنے کا مقصد کیا تھا، اگر اثبات میں ہے، تو پھر وائے افسوس کہ چار نامحرم آئکھیں حضرت عائشہ کو عسل کرتے دیکھیں!" (دواسلام:۲۱۳)

#### جواب:

· الحديث(۲۲۰)

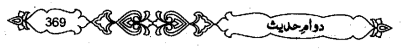
محدثین جنہوں نے ذخیرہ احادیث ہم تک پہنچایا، اتی عقل تو رکھتے تھے کہ اس حدیث پر ایک معمولی عقل والا آ دی بھی اعتراض کرسکتا ہے اور ایک کمزور ایمان والا عام سامسلمان بھی ایسی بات کوغیرت کے منافی خیال کرنے گا۔ لہذا الی احادیہ کو نقل نہ کرنا چاہئے۔ پھر بھی انہوں نے اس حدیث کونقل فرمایا، تو اس سے ان کا مقصد کیا ہے؟

اصل میں حدیث کو بڑے غلط انداز میں پیش کیا گیا ہے۔ یہاں مقصد فسل رسول کی نمائش نہ تھا، بلکہ بیہ بتلانا مقصود تھا کو پی مخضرت ملکی ایک نمایت قلیل مقدار میں یانی استعال فرماتے تھے۔

مائی صاحبہ نے ایک صاع کے قریب پانی منگایا اور پس پردہ اس سے عسل فرمایا،
ابوسلمہ اور آپ کے بھائی نے آپ کو عسل کرتے ہوئے نہیں دیکھا، کیونکہ درمیان میں
پردہ تھا اور اصل مقصد یہ بتلانا تھا کہ اسے قلیل پانی سے بھی عسل ہوسکتا ہے۔ مائی
صاحبہ نے یہ خیال فرماتے ہوئے کہ شاید اس قدرقلیل پانی سے عسل کر لینا کسی کیلئے
نا قابل یقین ہو، ایک صاع یا اس کے قریب پانی سے خود عسل کر کے اس امر کو جد
یقین تک پہنچا دیا۔ اور یہ ہم تاویل نہیں کر رہے، بلکہ یہاں امام بخاری برات نے تھیا

عدم صحبح مسلم: کتاب الحیض، باب القدر المستحب من الماء فی غسل الجنابة، وقع

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



يرباب باندها ب

"باب الغسل بالصاع ونحوة"

'' ایک صاع اور اس کے قریب اتنے مقدار سے عسل جائز ہے۔''

اور بیصدیث ای باب کے ذیل میں دی گئی ہے۔ صدیث میں بیلفظ میں:

"فدعت بإناء نحوا من صاع"

"آپ اللہ اللہ ایک برتن میں جوصاع کے قریب تھا، پانی منگایا"

جس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ سوال حقیقت میں پانی کی مقدار سے تھا، نہ

كمنسل كي طريقه سے، مؤخر الذكر صورت ميں عسل كا بورا طريقه زباني بھي بتايا جا

سكنا تفا، جو كسى صورت بهى نا قابل يفين نه تفا-

پھریہ بھی یاد رکھنے کے قابل ہے کہ ابوسلمہ رہائی الی صاحبہ کے رضاعی بھانچ تھے اور دوسرے ان کے اپنے بھائی تھے۔لہذا دونوں محرم تھے، جیسا کہ فتح الباري

میں ہے۔ اس

اعتراض:

اس کے بعد لکھتے ہیں:

ذرااس مدیث کے الفاظ و کیھئے:

"عن أبي هريرة أن النبي صلى الله عليه وسلم قال إذا جلس بين شعبها الأربع ثم جهدها فقد وجب عليه الغسل وإن لم بنزل" •

٣٦٥/١: ١٠٥/ ٣٦٥/

صحیح البخاري: كتاب الغسل، باب إذا التقى الختان الختان، رقم الحدیث (۲۸۷)،
 صحیح مسلم: كتاب الحیض، باب نسخ العاد من العاد، رقم الحدیث (۳٤۸)

# 

ابوہریرہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ طُلُقُوُم نے فرمایا: جب کوئی مرد عورت کی ٹانگوں کے درمیان بیٹھ کر زور لگانا شروع کر دے، تو اس کیلئے نہانا ضروری ہو جاتا ہے، خواہ انزال ہو یا نہ ہو۔'' حدیث کی زبان دیکھئے! (دو اسلام: ۲۱۴)

### جواب:

یہ تو مترجم کا اختیار ہے، چاہے مہذب لفظ استعال کرے یا برہنہ، حدیث میں جو لفظ ہیں، اس کا ترجمہ ' ٹاگوں کے درمیان بیٹے کر زور لگانا'' صریح بے انصافی ہے۔ حدیث میں ''شعب'' کا لفظ ہے، جس کے لغوی معنے شاخوں اور شہنیوں کے ہیں اور یہ کنا یہ ہے، کیکن ٹاگوں کا لفظ صریح ہے۔ پھر ''جَهَدَهَا'' کا معنی زور لگانے کے بھی میکن نہیں، بلکہ اس سے بہتر لفظوں میں اس کا ترجمہ ہوسکتا ہے۔ مثلًا پوری حدیث کا ترجمہ یوں کیا جا سکتا ہے کہ

''جب کوئی شخص عورت کے پاس آئے، تو خواہ انزال ہو ما نہ ہو، اس پر عنسل واجب ہو جاتا ہے!''

## اعتراض: حضرت صفيه رايعًا كا نكاح

# والمرحديث كالمحالي المحالي الم

سیر می سادی تقی اور تمام احادیث میں بیر واقعدای طرح بیان ہوا تھا، لیکن "
د بخاری" کی ایک روایت میں اس واقعہ کو بول مسخ کیا گیا ہے کہ تمام داستان ہجو بن کررہ گئی ہے۔ حضرت انس کہتے ہیں:

"..... ثم قدمنا حيبر فلما فتح الله عليه الحصن ذكر له حمال صفية بنت حيى بن أخطب وقد قتل زوجها وكانت عروسا فاصطفاها رسول الله لنفسه"

'' پھر ہم خیبر میں آئے، جب اللہ کے فضل وکرم سے حضور عُلَقِیم نے قلعہ خیبر فنح کر لیا، تو کسی نے کہا کہ صفیہ بنت حیبی روی خوبصورت لڑکی ہے۔ اس کا خاوند جنگ میں مر چکا ہے اور وہ ابھی دلبن ہے۔ یہ ن کر رسول اللہ عَلَقِیم نے اسے این کے پیند کرلیا۔''

یعنی رسول الله علی من اور خیال سے نہیں۔ بلکہ صفیہ کی شہرت حسن سن کراہے اپنے حرم میں داخل کر لیا۔ (دو اسلام: ۲۱۵)

#### جواب:

پہلے خود ایک معنی تجویز کرتے ہیں، پھراس پر اعتراض کرتے ہیں اور اصل واقعہ جو پہلے ذکر کیا ہے، اس کوخوب اپنی خاص عبارت میں پیش کیا ہے۔ مثلاً سے لفظ ''اے لونڈی بنا کر خدمت لیناظلم ہے'' پہلی روایت میں اضافہ کیا ہے۔ اصل روایت تو اتنی تھی کہ وہ رئیس کی بیٹی ہے، مگر کہنے والے کا اس ہے غالبًا مطلب یہی ہوا کہ اس لونڈی بنا کر خدمت لیناظلم ہے۔ اس لئے اس کا اضافہ مناسب سمجھا۔ اس طرح اس حدیث کا ترجمہ اگر اس طرح کر لیتے

ووم تخضرت علیم کولوگول نے کہا: میعورت بہت خوبصورت ہے اور ایس

صحيح البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب من غزا بصبي للخدمة، رقم الحديث (٢٧٣٦)

# والمرحديث المراجعة المحاجة الم

عورت سے لونڈی بنا کر خدمت لیناظلم ہے، تو آپ بڑاؤا اس بات کو بچھ گئے، اس کو اپنے لئے چن لیا اور آزاد کر کے نکاح کر لیا'' تو کتنا اچھا تھا! احادیث کے متعلق یہ قاعدہ ہے کہ ان گے ایک لفظ پر ہی عقیدے یا عمل کی بنیاد نہیں ہوتی، کیونکہ رادی بسا اوقات اختصار سے گام لیتے ہیں۔ محدّث کو ان تمام الفاظ کو جمع کر کے مطلب نکالنا پڑتا ہے۔ چنانچہ قرآن میں بھی ایک مسکد ایک جگہ مختصر ہوتا ہے ادر دوسری جگہ فصل، یہی حال احادیث کا ہے۔

### اعتراض:

"سيرت رسول مَثَاثِيمُ كا أيك اور منظر"

"دحضور کی کل گیارہ ازواج تھیں، جن میں سے دو حضرت خدیجة الکبری بھی اور دھزت زینب بنت خزیمة بھی فوت ہو چکی تھیں اور نو باقی تھیں، جو علیحدہ علیحدہ مکانات میں رہتی تھیں، حضور ہر گھر باری باری جاتے تھے، ایک رات حضرت عائشہ بھی کے بال گزارتے، دوسری حضرت معنونہ بھی کے بال گزارتے، دوسری حضرت میونہ بھی کے بال وقس علی هذا! اگر کسی وجہ سے حضور اپنے اس دستور العمل میں رد وبدل کرنے پر مجور ہوتے، تو جس کی باری ہوتی ، اس سے اجازت حاصل کر لیتے۔

اس تمہید کے بعداب صدیث سنے:

"عن قتادة عن أنس بن مالك قال كان النبي صلى الله عليه وسلم يدور على نسائه في الساعة الواحدة من الليل والنهار وهن إحدى عشرة قال قلت لأنس أو كان يطيقه ؟ قال كنا نتحدث أنه أعطى قوة ثلاثين رجلا" (بحارى)

صحیح البخاري: کتاب الغسل، باب إذا جامع ثم عاد و من دار على نسائه في غسل
 واحد، رقم الحديث (٢٦٥)، صحح بخارى من "ثلاثين" كے بعد "رجلا" كے الفاظ ميں إيں۔



انس بن ما لک رہائی نے بتایا کہ رسول اللہ مائی کم دن ہو یا رات، ایک بی وقت میں اپنی گیارہ بیویوں کے پاس مجامعت فرمایا کرتے تھے، میں نے پوچھا: رسول اللہ مائی میں اتنی طاقت تھی؟ کہا: آپ میں تمیں مردوں کی طاقت موجود تھی۔''

ملاحظہ کی آپ نے حضور کی بید دلچیپ تصویر! بیر حدیث صریحاً غلط ہے۔ اول: اس کا راوی انس ٹاٹٹؤ ہے اور بیروہی بزرگ ہیں، جنہیں رسول اکرم مٹاٹٹؤ کی عمر بھی معلوم نہیں تھی!

دوم: کھ میں حضور کے ہاں صرف سات از واج زندہ تھیں، کھ میں دو کا اور اضافہ ہوا۔کل نو ہوئیں۔ زینب بنت خزیمہ نکاح کے بعد صرف تین ماہ زندہ رہی تھیں۔ پھر خدیجة الکبریٰ کے بغیر کسی اور بیوی سے اولا دنہیں ہوئی۔

سوم: حضرت عائشہ کے سواسب بیوائیں تھیں اور بعض کی پہلے شوہروں سے اولا دبھی تھی، قرآن کہتا ہے۔

﴿ إِنَّمَا أَنَا بِشْرِ مُثْلَكُم ﴾

''رسول تم جیسے بشر ہیں۔''

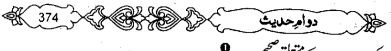
لیکن حدیث کہتی ہے کہ ان میں تمیں مردوں کی طاقت تھی لیکن حضرت خدیجہ ڈاٹھا کے بغیر کسی بیوی سے اولاد کیوں نہیں ہوئی ؟

میرا خیال بد ہے کہ حضور ناتیا نے مدینہ میں آئر ازواج مطہرات کیلئے خود کو بطور شوہر استعال نہیں فرمایا تھا۔ (دو اسلام)

### جواب:

یہلا اعتراض کہ راوی انس جانٹ ہے اور اس کا جواب پہلے ہو چکا ہے کہ انس جانٹھ

<sup>🛭</sup> الكهف:١١٠



کی روایت عمر کے متعلق صحیح ہے۔ 🏻

دوسرا اعتراض ' نو بیویاں صرف کے میں تھیں، گیارہ کا قصہ غلط ہے' گر حافظ ابن جر شرائیہ نے نو اور گیارہ میں بہ تطبیق دی ہے کہ جس نے گیارہ کہا ہے، اس نے ریحانہ اور ماریہ کو بھی شار کیا ہے، حالانکہ دونوں لونڈیاں تھیں۔ ریحانہ کے متعلق حافظ ابن جر شرائیہ نے لکھا ہے کہ آپ شائیہ نے اس کو آزاد ہونے اور ملک میں رہنے کا اختیار دیا تھا، اس نے ملک کو پہند کیا اور انس ڈاٹیٹ کی روایت میں اختلاف ہے۔ سعید، قادہ ڈاٹیٹ نوکا ذکر کرتے ہیں اور هشام گیارہ بتاتے ہیں۔ ان دونوں میں ترجیح دی جاسحتی ہے۔ مثلاً سعید کی روایت کو ترجیح دی جائے۔ حضرت انس ٹاٹیٹ پر اس کا کوئی اثر نہیں بڑتا۔ پھر نو (۹) کا لفظ بھی تغلیبی ہے ، کیونکہ مائی سودہ ٹر اس کا کوئی اثر نہیں بڑتا۔ پھر نو (۹) کا لفظ بھی تغلیبی ہے ، کیونکہ مائی سودہ ٹر اس کا کوئی اثر نہیں بڑتا۔ پھر نو (۹) کا لفظ بھی تعلیبی ہے ، کیونکہ مائی سودہ ٹر اس کا بی باری بہہ کر دی تھی ، باتی صرف آٹھ رہ دہ جاتی ہیں۔ و انس ڈاٹیٹ کی روایت کے سیاق وسباق سے تو اس حدیث کا مطلب بہی معلوم ہوتا ہے کہ آپ شائیٹ کی روایت کے پاس اس لئے جاتے تھے، جس سے عسل لازم ہو۔ مگر اس حدیث میں جماع کی صراحت نہیں۔ آپ شائیٹ کا یہ جانا صرف خبر گیری کیلئے بھی ہوسکتا ہے۔

باقی رہاراوی کا بیاستفیار "أو کان بطیقه" (کیا آپ سالی میں اتی طاقت میں) ہوسکا کہ اس نے بہی سمجھا ہو کہ انس والی کی مراداس سے جماع ہے اور اپن سمجھ کے مطابق اس نے سوال کر دیا اور انس والی نے بھی اس کی بات کا جواب دے دیا کہ ہم با تیں کرتے تھے کہ آپ سالی کی کہ تیں مردوں کی طاقت ہے۔ یہ باتیں مطابہ کی اپنی تھیں۔ ہوسکتا ہے کہ بیصرف تخیینی ہول،اور حقیقت میں بیا کوئی قابل صحابہ کی اپنی تھیں۔ ہوسکتا ہے کہ بیصرف تخیینی ہول،اور حقیقت میں بیا کوئی قابل اعتراض بھی نہیں کہ آئے خضرت ملی تھی ہوں ،اور حقیقت میں بیا کوئی قابل اعتراض بھی نہیں کہ آئے خضرت ملی تھی و دوسرے آدمیوں سے زیادہ ہو۔ آج بھی ہم مشاہدہ کرتے ہیں کہ قوت و دہانت میں آدمیوں میں تفاوت ہوتا ہے۔ ایک

<sup>📭</sup> فتح الباري: ١/٣٧٧



ایک آدمی سوسو پر بھاری ہوتا ہے۔ اس میں کیا تعب ہے اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ راوی نے بھی صدیث کا مطلب یہی سمجھا ہو کہ آپ مظاہ یو بوں کے پاس خبر گیری کسیلئے جاتے ہیں۔ مگر ایک اور بات جو الفاظ سے مترشح ہوتی تھی، اگر چہ مراد نہ تھی، اس کے متعلق استفسار کر دیا۔ اثناء گفتگو میں ایسا ہوئی جاتا ہے۔

اگراس کامعنی جماع کا لیاجائے، تو اس پر بیداعتراض کہ آپ طافیاً نے باری مقرر کر دی تھی، چندال وزنی نہیں، کیونکہ آپ طافیاً کا باری مقرر کرنا، اس لئے نہ تھا کہ آپ طافیاً پر باری باری جانا فرض تھا۔ کیونکہ قرآن مجید نے اس فریضہ سے آپ طافیاً کو بری الذمه قرار دیا ہے، فرمایا:

﴿ ترجي من تشاء منهن و تؤوي إليك من تشاء ﴾ • ك كُرُ'آپ عَلَيْتُمُ اللي بيويوں ميں سے جس كے پاس جانا چاہيں، جائيں اور جس كوچپوڑنا چاہيں، چپوڑركيس-'

بلکہ آپ اللّٰی نے اپنی طرف سے باری بطیب خاطر مقرر کی تھی، اس واسطے اس کوترک بھی کر سکتے تھے۔ اور محدثین نے ایک اور صورت بھی بیان کی ہے کہ جب آپ اللّٰی سفر سے واپس آ کیں، تو اس وقت قبل اس کے کہ آپ باری باری جانا چاہیں، پہلے کا یہ واقعہ ہو، نیز یہ بھی ہوسکتا کہ باری والی عورت سے اجازت لے لیں۔ باقی رہا یہ اعتراض کہ''آپ اللّٰی کہ باری والی قوت تھی، تو آپ کے ہاں اولاد کیول نہ ہوئی؟ حالاتکہ جوعورتیں آپ نے بیابین، ان کی پہلی اولاد تھی، اور آنخضرت اللّٰی کی بھی پہلی اولاد تھی، اور آنخضرت اللّٰی کی بھی پہلی اولاد تھی، لیون اس کی وجہ بہی تھی کہ آپ اللّٰی بیویوں کو بطور شوہر استعال نہیں کرتے تھے' قرآن کے لحاظ سے بالکل لغو ہے۔قرآن مجید میں ہے۔ استعال نہیں کرتے تھے' قرآن کے لحاظ سے بالکل لغو ہے۔قرآن مجید میں ہے۔

<sup>€</sup> الأحزاب:١٥

وامرحليث كرا المحالية المحالية

نيز فرمايا:

قرآن نے کہا ہے:

﴿ لا يحل لك النساء من بعد و لا أن تبدل بهن من أزواج ولو أعجبك حسنهن إلا ما ملكت يمينك ﴾ 
(ال يغيم ال ك بعد تيرے لئے نه كى اور عورت سے نكاح جائز ہے اور نه بى اس ميں ردوبدل كى اجازت ہے ہاں لونڈياں ركھ كتے ہو۔ 
جب قرآن نے لونڈیاں رکھنے كى اجازت دے دكى اور مزید نكاح كرنے ہے جب

جب قرآن نے لونڈیاں رکھنے کی اجازت دے دی اور مزید نکاح کرنے ہے۔ منع کر دیا، تو آپ اس حدیث پر کیے عمل کر سکتے تھے؟ اور اس آیت سے سابقہ مسکلہ پر بھی روشنی پڑتی ہے کہ آنخضرت شاہوم میں اتنی قوت موجود تھی، جس کی بناء پر باوجود اتنی عورتوں کے لونڈیوں کی اجازت دی گئی۔

<sup>🛈</sup> الشورى: ٩٤-٠٥

الواقعة: ٥٨ ـ ٩٥ ترجمه: تو كياتم نے ديکھا وہ نطفہ جوتم پُاتے ہو كياتم اے پيدا كرتے ہويا ہم بل پيدا كرنے والے بيں؟

<sup>📵</sup> الأحزاب: ٥٦



پی انس و و ایت کا ظاہری مفہوم بھی کوئی قابل اعتراض نہیں۔ مصروفیات کے بردھنے سے اگر چہ قوت میں کمی پیدا ہو جاتی ہے، مگر اس میں طبائع کا اختلاف ہوتا ہے۔ آنخضرت مُلَّیْرُ جب دنیا سے تشریف لے گئے، تو آپ مُلُیْرُ کی داڑھی مبارک میں صرف میں بال سفید تھے۔ 
عضرت ابو بکر صدیق و گئے ہو آپ مُلُیْرُ سے دوسال چھوٹے تھے، فورت صدیق اکبر والنی آپ مُلِیْرُ سے دوسال کے ساتھ ان مصروفیات میں شریک تھے۔ اور میں ججۃ الوداع کے سفر میں آپ والنی کے ساتھ ان مصروفیات میں شریک تھے۔ اور میں ججۃ الوداع کے سفر میں آپ والنی کے ساتھ ان برآن پڑا۔ 
اس محمد بن ابو بکر پیدا ہوا۔ 
پھر آنخضرت مُلِیْرُ کے بعد سارا ہو جھ ان برآن بڑا۔ مسلمہ کذاب سے مقابلہ، مرتدین سے لڑائی اور مشکرین زکوۃ سے جنگ کی۔ مگر بھر بھی اس آپ کی وفات کے بعد ایک لؤکی بیدا ہوئی۔ (مؤطا) 
اس والنی کے بال آپ کی وفات کے بعد ایک لؤکی بیدا ہوئی۔ (مؤطا)

اس کے بعد ایک اور حدیث لکھتے ہیں، کہتے ہیں: ''چلتے چلتے ذرا اس حدیث پہ بھی نظر ڈالتے جائے:

"حضرت عائش فرماتی ہیں میرا نکاح رسول الله سَالَیْمَ سے چھ برس کی عمر میں ہوا تھا، اور آپ سَالَیْمَ نے مجھ سے نو برس کی عمر میں مجامعت کی۔" (مسلم)

سنن ابن ماجه: كتاب اللباس، باب من ترك الخضاب، رقم الحديث (٣٦٢٩) ، مسند أحمد: ١٠٨/٣، صحيح ابن حبان: ٢٠٤/١٤، مسند أبي يعلى: ٣٨٥/٦

٠٥ أسد الغابة ١٠٤/١ ، الإصابة: ١٦٩/٤

⑤ صحيح مسلم: كتاب الحج، باب حجة النبي تَنْكُمُ رقم الحديث (١٢١٨)

<sup>(</sup>١٤٣٨) ٧٥٢/٢:١١ و المؤطأ: ٢

<sup>•</sup> صحیح البخاري: کتاب النکاح، باب تزویج الأب ابنته من الإمام، رقم الحدیث (٤٨٤)، مصحیح مسلم: کتاب النکاح، باب تزویج الأب البکر الصغیرة، رقم الحدیث (١٤٢٢) و لفظه: و بنی بی و أنابنت تسع سنین (ثوسال کی عمر میں میری رضتی ہوئی) برق صاحب کا لکھا ہوا لفظ " کیامعت" حدیث میں تہیں ہے۔



یہ مت بھولئے کہ اس وقت حضور کی عمر ۵۲ برس تھی اور یہ بھی مت بھولئے

کہ مسلم کی ایک حدیث کے مطابق حضور طاقیۃ کے ہاں آنے سے پہلے
حضرت عائشہ تپ محرقہ ہیں مہینہ بھر مبتلا رہ چکی تھیں اور آپ کے تمام بال
جھڑ چکے تھے۔ • اتی نابالغ بچی ہو، مہینہ بھر تپ محرقہ میں مبتلا رہ کر کا نٹا ہو
چک ہے، کیا ایسی بچی مجامعت کی تاب لا سکتی ہے؟ اور مجامعت بھی ایسے مرد
کے ساتھ جس میں بقول بخاری تمیں مردول کی طاقت تھی!" (دو اسلام: ۲۲۳)

#### جواب.

اس اعتراض کی نوعیت صرف یہ ہے کہ عمر کم ہے، نابالغ ہے اور یہی غلطی کی دجہ ہے۔ نو سال کی عمر میں بعض علاقوں اورخاندانوں میں لڑکیاں بالغ ہوجاتی ہیں۔ بلکہ بعض لڑ کے بھی دس سال کے بالغ ہو جاتے ہیں۔عبداللّٰہ بن عمرو اپنے باپ عمرو بن عاص ہے صرف گیارہ سال جھوٹے تھے۔ (مذکرۃ ذهبی)

ان کا نکاح کم از کم دس سال کی عمر میں ہوا ہوگا اور سال کے بعد وہ پیدا ہوئے ہونگے ، لڑکیاں ہمیشہ لڑکوں سے پہلے بالغ ہوتی ہیں۔ آپ اپنے علاقہ اور اپنے خاندان کی لڑکیوں پر عربوں اور قریش خاندان کی لڑکیوں کو قیاس کرتے ہیں!!®

صحيح البخاري: كتاب فضائل الصحابة، باب تزويج النبي بيشي عائشة.....، رقم الحديث(٣٦٨١)، صحيح مسلم: كتاب النكاح، باب تزويج الأب البكر الصغيرة، رقم الحديث (٣٤٢))

<sup>2</sup> تذكرة الحفاظ: ١/١٤

عنظف مناطق کی آب و ہوا اورروزہ مرہ استعال ہونے والی غذا انسانی طبائع پرمتنوع اثر ڈالتی ہے، جن سے انسانی اجسام کی نشوونما میں مختلف اثرات طاہر ہوتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ عرب جیسے گرم خشک علاقے میں رہنے والوں کے اندر کم سی میں شادی کوئی اچینجے کی بات نہیں اور نہ یہ کوئی ایسا مجوبہ ہے، جس پر ناک بول چڑھائی جائے ،انہی وجوہ کی بناء پر حضرت عائشہ ٹھیں کی بھم نو بھی۔



پھر اگر پہلے بخار آیا، بال جھڑ گئے تھے، تو اس کے بعد اتنی مدت بھی گذر چکی تھی

کہ بال دوبارہ اگ کر کان سے ینچ کندھے تک پہنچ چکے تھے۔ (معاری)

جس سے معلوم ہوتا ہے کہ بخار کا اثر کافی حد تک دور ہو چکا تھا۔ اور مسلم کے الفاظ کا جو ترجمہ کیا ہے '' آپ نے مجھ سے نو برس کی عمر میں مجامعت کی'' نہایت بہودہ ہے۔ یاس ادب تو بری دور کی بات ہے!

مسلم کے الفاظ ہیں:

"و بنی بی وأنا بنت تسع سنین" (یالفاظ مصف نے بھی لقل کے ہیں)

"بناء" كالفظ ال امرے كنابيہ ہے كەعورت كوخاوند كے ہاں بھیج دیا جائے۔

## اعتراض:

## آ گے ایک اور حدیث لکھتے ہیں:

← سال شادی کوئی عجیب بات نہیں، کیونکہ یہ وہاں کے رواج کے متعلق ایک معمول کی بات تھی، چھیے حضرت ہشام بن عروہ نے فاطمہ بنت منذر سے شادی کی اور بونت زواج فاطمہ کی عمر نو سال تھی۔ حضرت ہشام بن عروہ نے فاطمہ بنت منذر سے شادی کی اور بونت زواج فاطمہ کی عمر نو سال تھی۔ ۲۲/۲۱)

اس طرح عبد اللہ بن صالح کہتے ہیں کہ ان کے پڑوں میں ایک عورت نو سال کی عمر میں حالمہ ہوئی اور مزید فرماتے ہیں کہ ایک آ دمی نے ان کو بتایا کہ اس کی بیٹی ویں سال کی عمر میں حالمہ ہوئی ہوئی۔(الکامل لابن عدی: ۲۰۱۶) اس طرح حضرت معاویہ نے اپنی بیٹی ہندہ کی شادی نو سال کی عمر میں حالمہ کی عمر میں عبد اللہ بن عدی: ۲۰۱۶) اس طرح حضرت معاویہ نے اپنی بیٹی ہندہ کی شادی نو سال کی عمر میں عبد اللہ بن عدی: ۲۰۱۶) اس طرح حضرت معاویہ نے اپنی بیٹی ہند بن کا میٹی ہندہ کی شادی نو عاصب النسل کہتے ہیں کہ میری والدہ ایک سو دیں (۱۱۰) جمری میں پیدا ہوئی اور میں ۱۲۲ھ میں پیدا ہوا سر اعلام النبلا: ۲۸۸۹) مین وقوع پذریہوئی! لہذا عرب معاشرہ میں کم سنی کی شادی معمول والدہ کی شادی دیں گیارہ سال کی عمر میں ان کا بیٹیا پیدا ہوا، تو ظاہر ہے کہ ان کی والدہ کی شادی دی گیادہ سے۔ فرمال ہو لاء بقوم لا یکادون یفقہون حدیثاً کی !!

- صحيح البخاري (٣٦٨١)
- مرید تفصیل کے لیے دیکھیں: النهایة فی غریب الحدیث: ١٧/١٤



'' ذرايه حديث بھي ديڪھئے:

سبرہ کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ عَلَیْمُ سے متعہ (متعہ کی تفسیر وہ واقعہ ہے، جواسی حدیث میں بیان ہورہا ہے) کی اجازت طلب کی، آپ نے دے دی، چنانچہ میں اور میرا ایک ساتھی بنی عامر کی ایک عورت کے پاس گئے، جوایک خوبصورت ناقہ کی طرح حسین تھی۔ ہم نے اپنی خدمات پیش کییں۔ اس نے پوچھا: کیا دو گئے؟ میں نے کہا یہ چادر، پھر میرے ساتھی سے بھی بہی سوال کیا، اس کے پاس بھی صرف چادر ہی تھی، اس کی چادر خوبصورت تھی اور میں خود خوبصورت! چنانچہ اس نے مجھے پند کیا اور میں اس عورت کے پاس تین را تیں تھہرا۔' (مسلم: ۱۳۷۳) و پیشرائے کہا کہ جہا کہ جا ان خوانین کے متعلق جو پینا ورسے چل کر مبی بازار میں تو پھر کیا تھم ہے، ان خوانین کے متعلق جو پینا ورسے چل کر مبی بازار میں تھی مقاصد کے لئے جاتے ہیں؟

"وصحیح مسلم" میں ہے:

"إن رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى يوم الفتح عن متعة النساء" •

## ك "رسول الله طَالِيَّا نَ فَتَح خيبر ك دن متعه سے روك ديا تھا۔"

<sup>●</sup> صحیح مسلم: کتاب النکاح، باب نکاح المتعة و بیان أنه أبیح ثم نسخ ثم أبیح ثم نسخ و استقر تحریمه إلى يوم القیامة، رقم الحدیث(١٤٠٦)، حدیث کے آخر میں الفاظ ہیں: "ثم إن رسول الله مسلط قال من کان عنده شئ من هذه النساء التي يتمتع فليحل سبيلها "جن سے "متعن کی صرح ممانعت معلوم ہوتی ہے، جنمیں برق صاحب ویده وانت حذف کر گئے ہیں، کو مکلم یہ الفاظ ان کے اعتراض کی قلعی کھول وستے ہیں، اس لیے کہ اس حدیث سے بھی متعد کی حرمت ہی معلوم ہوتی ہے!

<sup>🛭</sup> مصدر سابق



لیکن صفحہ(۴۴۱) میں بدروایت موجود ہے:

حضرت جابر والنظ کہتے ہیں کہ ہم رسول کریم طابقہ اور حضرت صدیق کے زمانہ میں مٹھی بھر آٹا دیکر عورتوں کو استعال کیا کرتے تھے اور اس حرکت

سے ہمیں حضرت عمر دلائشائے روک دیا۔

اس تمام عبارت کا مطلب ہے ہے کہ متعہ بھی آج کل کی بازاری عورتوں کے کسب کی طرح ہے۔ پھر کیا وجہ ہے کہ بیہ جائز نہیں اور اس میں احادیث بھی متعارض ہیں، کسی میں اجازت، کسی میں ممانعت؟ اور کسی میں آنخضرت کے زمانہ میں ممانعت؟ (دو اسلام: ۲۷۰)

#### جواب:

اصل بات یہ ہے کہ متعد کا رواح جاہلیت کے زمانہ میں تھا۔ گر قر آن نے مکہ ہی میں اس کو بند کر دیا تھا:

﴿ فَمِنِ ابْتَعَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولِئِكَ هِمِ الْعَادُونَ ﴾ ◘ ''لعنی جو بیوی اورلونڈی کے علاوہ کی جگہ اپنی شہوت پوری کرے، وہ حد سے بڑھنے والا ہے۔''

گر نکاح باتی رہا اور نکاح کی مخلف شکلیں تھیں۔ ایک شکل وہ ہے، جو آج کل جاری ہے، اس کے علاوہ اور شکلیں بھی تھیں۔ <sup>®</sup> ان میں ایک نکاح مؤقت کی صورت تھی، یعنی ایک عرصہ معینہ کیلئے نکاح کرنا، اس میں نکاح بھی ہوتا تھا، گرایام معین ہوتے تھے، ای کا ذکر "سبرہ" کی حدیث میں ہے، اس کومجازاً" متعہ"

مصدر سابق، رقم الحديث (١٤٠٥)

<sup>🗗</sup> المومنون:٧

صحیح البخاري: كتاب النكاح، باب من قال لا نكاح إلا بولي، رقم الحديث: ٤٨٣٤، ثير وكيس : فتح الباري: ١٨٤/٩

# 

کہا گیا ہے۔ حالانکہ''متعۂ حظ' تو مکہ میں ہی حرام ہو گیا تھا۔ مگر لوگ نکاح مؤقت کرتے تھے اور اس پر بھی''متعہ'' کا اطلاق کرتے تھے۔

اور یہ نکاح مؤقت جس پر متعہ کا اطلاق کیا گیا ہے، اس کی ممانعت بھی آ تخضرت مُلْقِیْم کے زمانہ میں کر دی گئی تھی۔ مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ یہ قیامت تک حرام کر دیا گیا ہے۔ 

مگر بعض لوگ جن کو اس نہی کا علم نہ ہوگا، تو اپنی گیا ہے۔ 
گر بعض لوگ جن کو اس نہی کا علم نہ ہوگا، تو اپنی گیا ہوا، تو آپ نے منع کر دیا، گیا مطلب نہیں کہ جائز تھا اور حضرت عمر ڈاٹٹو نے منع کر دیا۔ 

مطلب نہیں کہ جائز تھا اور حضرت عمر ڈاٹٹو نے منع کر دیا۔

صحیح مسلم: کتاب النکاح، باب نکاح المتعة و بیان أنه أبیح ثم نسخ ثم أبیح ثم نسخ و استقر تحریمه إلى يوم القیامة، رقم الحدیث(١٤٠٦)

اب بتاہے! احادیث میں کیا تعارض ہے؟ فیزیہ بھی کہ اس بات کو مجی بازار میں پیثاور ہے چل کر آنے والے خوانین پر کیونکر قیاس کیا جا سکتا ہے، جب کہ اسلام نے اسے مطلقاً قیامت تک حرام کردیا ہے۔ رہے وہ لوگ جو اسے حلال سمجھ کر کرتے رہے، ظاہر ہے فلام بھی اس کا ارتکاب فہی کی وجہ ہے کسی چیز کو حلال سمجھ کر اس کا ارتکاب کرنا اور بات ہے اور دیدہ دانستہ اس کا ارتکاب الگ بات! چھرا کہ ایک فلط بات ہے جو لاعلمی میں سرزد ہوئی ہے۔ جواز کا پہلو کہاں سے نگل آیا؟ اور پھر طرفہ یہ کہ حدیث کے الفاظ موجود ہیں کہ' جب حضرت عمر ڈائٹو کو معلوم ہوا، تو آپ نے اس سے منع کردیا' اور اگر واقعی جواز کا پہلوئیس لگتا، بلکہ یہ مطلقاً حرام ہے، تو معاملہ صاف ہے، پھرا ہے آج کل کی بازاری عورتوں کے کسب پر قیاس کرے حدیث پر اعتراض کیا معنی رکھتا ہے؟! پھرا ہے آج کل کی بازاری عورتوں کے کسب پر قیاس کرے حدیث پر اعتراض کیا معنی رکھتا ہے؟! ہے۔ مشل شراب کو ایک وم حرام نہیں کیا گیا، بال غنیمت کی محبت کو رفتہ رفتہ سلمانوں کے دلوں ہے ۔ مثل شراب کو ایک وم حرام نہیں کیا گیا، بال غنیمت کی محبت کو رفتہ رفتہ سلمانوں کے دلوں ہے تیا متعہ کا ہے کہ پہلے متعہ حظ حرام قرار دیا گیا، مگر نکاح مؤفت باتی رہا، پھراسکو پھی تی رہا، پھراسکو پھی کہ تیا تیا ہی مقرض کے الفاظ سے مترخ ہے) بلکہ یہ بتلانا مقصود ہے کہ دور جا آب وربی کی اس لعنت کو بتدرتے مسلم معاشرہ سے دور کیا گیا حق کہ یہ مطلقاً حرام قرار پایا۔ (ساجد)

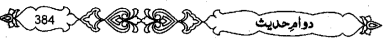
## اعتراض:

اس کے بعد حفرت جابر ڈائٹ سے ایک حدیث نقل کی ہے۔ لکھتے ہیں ۔
''حفرت جابر کہتے ہیں کہ ہم رسول اللہ طُائٹ کے ہمراہ جج کیلئے روانہ ہوئے۔ جن کے پاس قربانی کیلئے کچھ بھی نہیں تھا۔ انہیں ذی الحجہ کی پانچویں تاریخ کو احرام توڑنے کی اجازت دے دی گئی۔ چنانچہ ہم نے خوب جماع کیا اور پانچویں دن کے بعد جب ہم عرفہ کے لیے روانہ ہوئے، تو ''تقطر مذاکیر نا المنی''ہمارے اعضاءِ تناسل سے نطفہ بستور کیک رہا تھا۔'' (صحیح مسلم)

### جواب:

حدیث کا مطلب غلط بیان کیا، پھر اس پر اعتراض کیا۔ حدیث کا مطلب یہ ہے کہ آنخضرت طُلِیْنِ نے ان لوگوں کو جن کے پاس قربانی نہ تھی، حلال ہونے کے لئے کہا اور ان پر ان کی عورتیں بھی حلال تھہرائیں، گر جماع کو فرض نہیں کیا۔ جابر دائی ہے ہیں، ہم نے کہا: جب صرف عرفہ میں پانچ دن باتی رہ گئے ہیں، ہم کو عورتوں کے پاس جانے کے لئے کہا ہے، یعنی اجازت دی ہے۔ اگر ہم ایسا کریں، تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ ہم جماع سے فارغ ہو کرفوراً عرفات پہنچیں۔ ان کا خیال یہ تھا کہ عرفہ میں اور جماع میں فاصلہ بہت سے دنوں کا ہونا چاہئے۔ چنانچہ لفظ یہ ہیں: "فنانی عرفہ و تقطر مذا کیرنا المنی"

صحيح البخاري: كتاب الاعتصام بالكتاب والمسنة، باب نهي النبي يَتَلَيُّ على التحريم إلا ما تعرف إباحته و كذلك أمره، رقم الحديث(٦٩٣٣)، صحيح مسلم: كتاب الجج، باب بيان وجوه الإحرام..... رقم الحديث(١٢١٦)



"هو إشارة إلى قرب العهد بوطي النساء"
"هو إشارة إلى قرب العهد بوطي النساء"
"ديه جماع ك زمانه ك قرب كى طرف اشاره ہے-"
معترض صاحب اس طرح احادیث كومنح كرتے ہیں اور اعتراض يہ ہے كمالاً
نے حدیث بنائى اورمنخ كى ہے۔ (فیا للعجب)



المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج للنووي (١٦٣/٨)



### وسوال بأب:

# ''حدیث میں نماز کی صورت''

اس باب میں حدیث میں نماز کی صورت بتلائی ہے، مطلب یہ ہے کہ حدیث کی خاز رواجی نماز کے خلاف ہے، لہذا حدیث کو معلم نماز کہنا درست نہیں۔ اس کا ذکر قدرے ہو چکا ہے کہ حدیث رواجی نماز کے خلاف نہیں۔ بعض کام اس قتم کے بیں کہ ان کو دونوں طرح کرنا جائز ہے۔ گر رواج میں صرف ایک چیز کو اختیار کیا گیا ہے، کیونکہ اس میں سہولت ہے اور بعض جگہ حدیث میں ایک چیز مستحب ہے، گر رواج میں وہ لازم قرار دی گئ اور بعض احادیث اس قتم کی ہیں، جومنسوخ ہیں۔ اس لئے رواج دوسری احادیث کے موافق ہے، جونائخ ہیں۔

چرنماز کے فرض ہونے پر اعتراض کیا ہے۔

## اعتراض:

اس جگدمعراج کی حدیث بیان کی ہے، جس میں یہ ذکر ہے کہ پہلے پیاس نمازیں فرض ہوئیں۔ آئخضرت موالی جب حضرت موالی علیا کے باس آئے، تو آپ ملائیں کے کہنے پر اللہ تعالی سے تخفیف کا مطالبہ کیا۔ یہ مطالبہ حضرت مولی علیا کے کہنے پر اللہ تعالی سے تخفیف ہوتی گئی، یہاں تک کہ بانچ رہ گئیں اور اللہ نے فرمایا: میری بات نہیں بدلتی، بانچ ہی بچاس ہیں۔

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب الصلاة، باب كيف فرضت الصلاة في الإسراء، رقم الحديث
 (٣٤٢)، صحيح مسلم: كتاب الإيمان ، باب الإسراء برسول الله يَكَيْنُ ، رقم الحديث (١٦٣)



### جواب

یہ واقعہ ایک مثالی واقعہ ہے۔ اگر چہ معراج جسمانی ہے، گر بعض واقعات اس کے مثالی ہیں۔ یعنی پانچ نمازیں مثالی شکل میں بچاس کی صورت ہیں نمودار ہوئیں۔
اس کی مثال خواب کی ہے۔ انسان چونکہ شہادی صورتوں کے دیکھنے کا عادی ہوتا ہے۔
اس واسطے اس کا دماغ اس طرف جاتا ہے کہ اس کا وجود عالم شہادت ہیں اس طرح ہے۔ چنانچہ وہ جذباتی طور پر اس سے متاثر ہوتا ہے۔ موئی علیا کی معرفت جو پہلے رسول تھے، یہ حقیقت منکشف ہوئی۔ یعنی یہ وجود مثالی ہے، ان کا ثواب بچاس کا ہے،
دراصل یہ پانچ ہی ہیں۔

## اعتراض:

اب ان كااعتراض سنة، لكهة مين:

"اس داستان کا خلاصہ یہ ہے کہ امتِ رسول کی استعداد کاعلم نہ خدا کو تھا
اور نہ حضور کو۔ اگر موی (غلیلا) پیچھے نہ پڑتے، تو امت پہ بچاس نمازین
فرض ہو جا تیں اور یہ امت صبح ہے لیکر شام تک نمازیں ہی پڑھتی رہتی۔
نہ کما سکتی، نہ کھا سکتی۔ نہ ضروریاتِ حیات کی طرف توجہ دے سکتی۔ مجبوراً
ہر شخص اسلام کو چھوڑ کرکوئی اور راستہ اختیار کرتا۔ بیتو حضرت موی الیالا کی
عقل کی داد دیجئے کہ اسلام کو بچالیا۔ ورنہ خدا اور رسول تو بقول انس" سے
غلطی" کر ہی بیٹھے تھے۔ ماشاء اللہ! کیا داستان تراشی ہے کہ حضرت
خطمی، کر ہی بیٹھے تھے۔ ماشاء اللہ! کیا داستان تراشی ہے کہ حضرت
خوب ہے کہ "ہم اپنا قول نہیں بدلا کرتے،" اگر نہیں بدلا کرتے، تو بچاس خوب ہے کہ" ہم اپنا قول نہیں بدلا کرتے،" اگر نہیں بدلا کرتے، تو بچاس



ے پیس اور پیس سے پانچ کیونکر ہوئیں۔ (دو اسلام: ۲۲۹)

جواب:

\_\_\_\_\_\_ پیرے لب ولہجہ مصنف کا۔ نہ بات کوسمجھا، نہ حقیقت کو پایا، بس اعتراض جڑ

دیا۔ بیمسئلہ تو قرآن میں موجود ہے، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ ادعوني أستحب لكم ﴾ •

'' مجھے پکارو، میں تمہاری پکار قبول کروں گا۔''

اس پرآپ جیسے آزاد منش بیاعتراض کر سکتے ہیں کہ جب اللہ تعالی نے انسان
کیلئے اس کی دعا کافیصلہ کر دیا ہے، تو ہم دعا کرکے اللہ تعالیٰ کو اپنی ضروریات سے
آگاہ کر رہے ہیں۔ اگر یہ جواب دیں کہ دعا سے آگاہ کرنا مقصود نہیں ہوتا، بلکہ اللہ
تعالیٰ کی حکمت کا پہ تقاضا ہے کہ ہم دعا کریں، تو وہ ہماری ضرورت پوری کرے، تو یہی
حکمت وہاں سجھ لیجئے کہ اللہ تعالیٰ اگر چہ ہماری مصالح سے واقف تھا، گر اس کی حکمت
کا پہ تقاضا تھا کہ درخواست سے اس میں شخفیف کی جائے اور متنب کرنے کیلئے حضرت
موٹی علیٰ کی واسط قرار دیا۔

اعتراض:

اس کے بعد فقد اور حدیث میں جواختلاف ہے، اس کا ذکر کیا ہے، چنانچہ کھتے ہیں:

وضوء:

'' نقه کی بنیاد قرآن وحدیث پر رکھی گئی تھی، فقہ ہلاتی ہے۔

- 🛈 وضو میں اعضاء کو تین تین مرتبہ دھونا جاہئے۔
  - 🕜 مجامعت سے عسل فرض ہوتا ہے۔

🛈 غافر:۲۰

# 

- 🕏 خون نکلنے سے وضوٹوٹ جاتا ہے۔
  - 🕜 نیند کے بعد وضو ضروری ہے۔
- جنابت کے پانی سے وضو درست نہیں۔
   لیکن احادیث پچھاور ہی کہتی ہیں:

## ہرنماز کے لیے وضوء:

"كان النبي صلى الله عليه و سلم يتوضأ عند كل صلواة"
"أ تخضرت الليم برنماز كيك نيا وضوكيا كرتے تھے" (معارجه)

### ترديد بالا:

ابن عباس کہتے ہیں کہ ایک رات میں اپنی خالہ میمونہ کے گھر میں تھا کہ رسول اللہ مَالِّيْلُ کچھ ديرسو کھنے کے بعد جاگے، وضوكيا، نماز پڑھى:

"ثم اضطحع فنام حتى نفخ ثم أتاه المنادي فآذنه بالصلوة فقام معه إلى الصلوة فصلى ولم يتوضأ"

'' پھر آپ لیٹ گئے، یہاں تک کہ خراٹوں کی آ داز آنے گی۔ اس کے بعد نماز کیلئے بلانے دالا آیا، آپ اس کے ہمراہ مجد میں چل دیئے اور دہاں جاکر وضو کے بغیر نماز اداکی۔'' (بخاری) •
اس حدیث سے دو باتیں داضح ہوگئیں:

**اول:** حضور ہر نماز کیلئے نیا وضونہیں کرتے تھے۔

صحیح البخاري: کتاب الوضوء، باب الوضوء من غیر حدث، رقم الحدیث (۲۱۱)

<sup>•</sup> صحيح البخاري: كتاب الوضوء، باب التخفيف في الوضوء، رقم الحديث(١٣٨)



دوم: نیند کے بعد وضوضروری نہیں۔

اگرآپ يركبين كرسول اكرم طَلَقَهُم كى صرف آكسين سوتى تحين اور دل جاگنا تھا۔ اس لئے ان كے لئے وضو ضرورى نہيں تھا اور يہ ہدايت مرف امت كے ليے تحى، تو طاحظہ يجئے صحيح مسلم كا يوقول كه "كان أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ينامون ثم يصلون ولا يتوضاؤن"

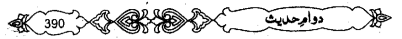
''رسول الله مَالِقَالُم كِصَابِه وجاتِ، فيرنماز برهض اور وضونه كرتے۔'' • كيا صحابہ كول بھى نبى مَالِقالُم كى طرح جاگتے رہے تھے؟ (دواسلام: ٢٣٠)

### جواب:

ہر نماز کے لیے نیا وضومتی ہے، اس کے آپ ملکا ایسا کرتے تھے اور نماز سے مراد یہاں بیجوقی نماز ہے۔ یعنی ایک فرضی نماز کیلئے جو وضو کرتے، دوسری نماز کیلئے اس پر اکتفاء نہ فرماتے۔ اور حدیث نماور میں ایسانہیں، بلکہ آپ مالیا نے بہلے تجد کیلئے وضو کیا، پھر ای پر اکتفاء کیا۔

 <sup>●</sup> صحیح مسلم: كتاب الحیض، باب الدلیل على أن نوم الحالس لا ینقض الوضوء رقم الحدیث(۲۷۱)

② صحيح مسلم: كتاب الطهارة، باب جواز الصلوات كلها بوضوء واحد، رقم الحديث (۲۷۷)، سنن أبي داود: كتاب الطهارة، باب الرجل يصلي الصلوات بوضوء واحد، رقم الحديث(۱۷۲)، سنن الترمذي: أبواب الطهارة، باب ما جاء أنه يصلي الصلوات بوضوء واحد، رقم الحديث(۱۲)، سنن النسائي: كتاب الطهارة، باب الوضوء لكل صلاة، رقم €



نیند کے بعد وضو کرنے کے متعلق پہلے بیان ہو چکا ہے کہ نیند فی نفسہ ناقض 
نہیں ، بلکہ نیند سے چونکہ مفاصل و صلے پڑ جاتے ہیں، اس لئے وضو کرنا پڑتا ہے۔

یکی وجہ ہے کہ فقہاء نے لکھا ہے کہ رکوع، قیام، اور بدوں ٹیک لگائے بیٹھنے سے
وضو نہیں ٹو شآ۔ کیونکہ اس میں مفاصل و صلے نہیں ہوتے اور صحابہ ڈاکٹی کی حالت 
بھی بی تھی۔

## لہو سے وضوء ٹوٹنے کا مسکلہ:

اس میں اختلاف ہے، اصل تحقیق سد ہے کہ متحب ہے، مگر فقہ نے اس متحب کو رواج دے دیا ہے۔

## مجامعت کے بعد عسل:

مجامعت کے بعد عسل کے ضروری ہونے پر پہلے بحث ہو چکی ہے کہ جس صدیث سے بیا فابت کرتے ہیں کہ مجامعت سے عسل واجب نہیں ہوتا، اس میں مجامعت کا ذکر نہیں اور وہ حکم منبوخ ہے۔ آخری حکم وجوب عسل کا ہے۔

# آگ کی کی ہوئی چیز سے وضوء:

آ گ کی بکی ہوئی چیز سے وضومتحب ہے، اس لئے آپ مُلَّامِّمُ نے بھی کیا اور مجھی نہیں کیا، اس میں کوئی تعارض نہیں۔

# وضوء میں اعضاء دھونے کی تعداد

وضوایک بار اعضاء دھونے ہے بھی ہو جاتا ہے۔ دوبار بھی، تین بار بھی۔ پیہ آخری درجہ ہے۔ان مسائل میں فقہ اور حدیث کا کوئی اختلاف نہیں۔

◄ الحديث(١٣٣)، سنن ابن ماجه: كتاب الطهارة باب الوضوء لكل صلاة و الصلوات
 كلها بوضوء واحد، رقم الحديث(١٠٥)

عسل کے بانی سے وضوء

## تعدادٍ ركعات:

حضر میں ظہر، عصر اور عشاء کی چار چار رکعات ہیں اور سفر میں ان کی دو دو رکعات میں ظہر، عصر اور عشاء کی چار چار رکعات ہیں۔ باتی مغرب کی حضر وسفر میں تین اور فجر کی دو ہیں۔ حضرت عمر رفاف کی مراد روایت میں موجود ہے کہ رات و دن کی نماز دو دو رکعت ہے۔ اس سے مراد نوافل ہیں۔

اور أبو جيفه کي روايت ميں جوظهر اور عصر کي دو دو رکعت پڑھنے کا ذکر ہے، وہ

سفركى روايت ب- چنانچ بخارى من بيلفظ بين: "فصليٰ بالبطحاء الظهر و العصر ركعتين"

ور تخضرت ملايم نه كري بطحاء مقام پردودور كعتيس ظهر وعصر كى پرهيس-"

اور بخاري نے يہال باب باندها ہے:

"باب السترة بمكة وغيرها"

سنن أبي داود: كتاب الصلاة، باب في صلاة النهار، رقم الحديث (١٢٩٥)، سنن الترمذي:
 باب ما جاء أن صلاة الليل والنهار مثنى مثنى، رقم الحديث (١٦٦٦)، سنن النسائي: كتاب قيام الليل و تطوع النهار، باب كيف صلاة الليل، رقم الحديث (١٦٦٦)، سنن ابن ماجه:
 كتاب إقامة المصلاة ، باب ما جاء في صلاة الليل والنهار مثنى مثنى ، رقم الحديث (١٣٢٢)، مسند أحمد (٢٦/٦)، ابن خزيمة (٢١٤/٢)، ابن خزيمة (٢١٤/٢)، ابن حبان (٢١/٦)

صحيح البخاري: أبواب سترة المصلي ، باب السترة بمكة وغيرها، رقم الحديث (٤٧٩)



"كمه اور مدينه هرجگه ستره مونا چاہئے"

اور یہ واقعہ جرت کے بعد کا ہے، جبکہ آپ تا گیا سفر پر تھے۔

اب مصنف کا بیرکہنا کہ

"اس حدیث میں قطعاً یہ مذکور نہیں آپ طافیاً سفر پر تھے اور اس کئے نماز میں تخفیف کر لی تھی ' جہالت پر بنی ہے۔

## عصرکے بعد نماز

حضرت عمر والنطاعمر کے بعد نماز سے منع کرتے تھ اور آنخضرت کالیم پڑھا کرتے تھے۔ ● حضرت عمر والنطاس لئے منع کرتے تھے کہ آہتہ آہتہ فروب کے وقت نہ نماز پڑھنے لگیں، ورنہ فی نفہ منع نہیں سجھتے تھے۔(دنتے الباری) ● تکسہ انتلام

تلبيرِا قامت

حفیه میں اگرچه تکبیر، اقامت مین دو دو مرتبه رائج ہے، مگر ایک ایک مرتبه بھی

- صحیح البخاري: أبواب السهو، باب إذا كلم و هو يصلي فأشار بيده واستمع، رقم
   الحديث(٢١٧٦)
- صحیح البخاري: كتاب مواقیت الصلاة، باب ما یصلی بعد العصر من الفوائت و نحوها،
   الحدیث(۲۷٥)
- مصنف عبد الرزاق: ۲۲۸/٥، مسند أحمد: ١١٥/٤، المعجم الكبير: ٢٢٨/٥، فتح الباري: الل كي سند مين أبو سعد الأعمى "راوكي مجبول ب- (تقريب التهذيب: ٦٤٣، تعجيل المنفعة: ٤٨٨) لبندا بي سند "ضيف" ب- الل كي ايك دوسري سند بحى ب- (المعجم المنفعة: ٥٨/٤) الكي سند مين "عبد الله بن صالح كاتب الليث الكبير: ٥٨/٢) المعجم الأوسط: ٢٩٦/٨) اللي سند مين "عبد الله بن صالح كاتب الليث ب- حافظ ابن حجر رافظ فرمات مين: "صدوق كثير الغلط، ثبت في كتابه و كانت فيه غفلة "



جائز بھتے ہیں، جیے أحكام القرآن جصاص میں ہے۔

## نماز میں صرف فاتحہ کافی ہے

ہم دو رکعتوں میں فاتحہ کے ساتھ سورت ملانے پرعمل چلا آ رہا ہے، مگر فرض کسی کے نزدیک نہیں۔حفیہ واجب کہتے ہیں اور باقی سنت، بیکوئی اختلاف نہیں! اسر قد سررین

# دعائے تنوت کا وقت

''ہم دعائے قنوت نماز عشاء میں پڑھتے ہیں، کیکن حضرت انس ڈٹائٹ کہتے بیں کہ دعائے قنوت ہم نے نماز فجر میں پڑھی۔'' (دواسلام) دعائے قنوت دوقتم کی ہے، ایک وہ جو کسی مصیبت کے وقت پڑھی جاتی ہے، انس ڈٹائٹ کی روایت میں اس کا ذکر ہے۔ اور وتر میں جو پڑھی جاتی ہے، وہ اس کے

## دعاء استفتاح

دعائے استفتاح کے متعلق یکی وستور ہے کہ آ ہستہ بڑھی جائے، حضرت عمر وہائیا نے جہراس لئے کیا تھا ® کہ لوگوں کوعلم ہو جائے کہ تکبیر کے بعد یہ دعا بڑھی جائے۔ € جس روایت میں یہ ذکر ہے کہ آنخضرت مُلَاثِمٌ نماز "الحمد" سے

- احكام القرآن للجصاص الرازي (٣٤٢/٣)
- صحيح البخاري: كتاب الوتر ، باب القنوت قبل الركوع و بعده، رقم الحديث (٩٥٦)،
   صحيح مسلم: كتاب المساجد، باب استحباب القنوت في جميع الصلاة، رقم الحديث (٦٧٧)
  - صحيح مسلم: كتاب الصلاة ، باب حجة من قال لا يجهر بالبسملة، وقم الحديث (٣٩٩)
- سنن دارقطی کی روایت میں بینقری ہے کہ حضرت عمر میں تعلیم کی غرض ہے ایہا کرتے ہے،
   حضرت اُسود کہتے ہیں "یسمعنا ذلك و یعلمنا" (سنن الدار قطنی:۲۱/۱۰) اس كے بعد امام دارقطنی نے حضرت عثمان میں شؤدے ہی بیمل نقل کہا ہے۔



شروع کرتے تھے، <sup>©</sup> اس کا بیمطلب ہے کہ قرائت یہاں سے شروع کرتے تھے۔ بیر مطلب نہیں کہ دعائے استفتاح بالکل نہیں پڑھتے تھے، مگر سجھنے کیلئے غور و فکر کی ضرب میں ا

# نماز میں مختلف اعمال کی اجازت

اس میں منبر پرنماز پڑھنے کا ذکر ہے۔ اور بید سئلہ پہلے بھی ذکر ہوا کہ بیدواقعہ تعلیم کیلئے ہے ورندامام کواونچا کھڑا ہونامنع ہے۔

دوسرا واقعه اپنی نواسی "أمامة" کواٹھا کرآپ سُلَیْمُ کے نماز پڑھانے کا ہے۔ اور جو اس طرح کی حرکات نماز میں جائز نہیں سجھے، وہ کہتے ہیں کہ بیچے خود پخو دائر جاتے اور کندھے پر چڑھ جاتے ہیں، اس طرح فقہ کی رُوسے بھی نماز میں کوئی خلل بیدانہیں ہوتا۔

اس کے بعد ابن عباس منافظ کی اقتداء کا واقعہ ہے، جس میں وہ بائیں طرف

<sup>•</sup> صحيح مسلم: كتاب الصلاة ، ياب حجة من قال لا يجهر بالبسملة، رقم الحديث (٩٩٩)

 <sup>◘</sup> صحيح البخاري: كتاب الصلاة، باب الصلاة في السطوح والمنبر والخشب، رقم
 الحديث(٣٧٠)، صحيح مسلم: كتاب المساجد، باب جواز الخطوة والخطوتين في
 الصلاة، رقم الحديث(٤٤٥)

ويكوس: ابن حبان: ٥/١٤٥، فتح الباري: ١٤٨٧/١

سنن أبي داود: كتاب الصلاة، باب الإمام يقوم مكانا أرفع من القوم، رقم الحديث المنافق من القوم، رقم الحديث (٥٩٨،٥٩٧) ، مصنف عبد الرزاق: ٤١٣/٢، مصنف ابن أبي شيبة: ٢٦/٢، ابن خزيمة: ١٠٨/٣، بن حبان: ٥١٤/٥، المستدرك: ٢٩/١، بسن البيهقي: ١٨٨/٣، المستقرك: ٧٠/١، المستقرق: ٨٠/١٠)

صحيح البخاري: أبواب سترة المصلي، باب إذا حمل جارية صغيرة على عنقه في الصلاة، رقم الحديث(٤٩٤)، صحيح مسلم: كتاب المساجد، باب جواز حمل الصلاة في الصلاة، رقم الحديث(٥٤٣)

# والمِعليث ﴿ وَالْمِعليث اللَّهِ اللَّه

کھڑے ہوئے، تو آپ علاق نے انہیں چیھے سے دائیں جانب کر دیا۔ اس طرح کرنے سے نماز فاسدنہیں ہوتی۔

# نمازی کے آگے سے گزرنا

نمازی کے آگے سے گررنا فقہ اور حدیث کی روسے منع ہے۔ گر جماعت اور انفراوی حالت کا فرق ہے، جماعت میں امام کے آگے گررنا منع ہے، اور صف کے آگے سے گررنا منع ہے۔ گر زنا منع ہے۔ آگے سے گررنا منع ہے۔ باتی رہا ہے کہ نمازی کے آگے سے گررنا نماز کو باطل کرتا ہے یا نہیں، اس میں اصل بات ہیہ کہ مورت، کتا اور گدھا نمازی کے اس تعلق کو توڑتے ہیں، جو نمازی کا اللہ تعالیٰ کے ساتھ قائم ہوتا ہے، گر نماز باطل نہیں ہوتی۔ جن روایات میں ہے آیا ہے کہ ہوتا ہے، گر نماز باطل نہیں ہوتی۔ جن روایات میں ہے آیا ہے کہ ہوتا ہے، گر نماز باطل نہیں کوئی شکی قطع نہیں کرتی۔ اس کا ذکر ہوا ہے۔ اور جن احادیث میں ہے وارد ہے کہ نماز کوکوئی شکی قطع نہیں کرتی۔ اسکا

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب الوضوء ، باب قراء ة القرآن بعد الحدث وغيره ، رقم الحديث(١٨١٠) ، صحيح مسلم. كتاب صلاة المسافرين، باب الدعاء في صلاة الليل و قيامه ، رقم الحديث(٦٧٣)

صحیح البخاری: أبواب سترة المصلی: باب الصلاة إلى النبریز، رقم الجدیشه (٤٨٦)،
 صحیح مسلم: کتاب الصلاة باب الاعتراض بین یدی المصلی، رقم الحدیث (٤١٠٥).
 ابن خریمه: ٨٣١)

ی میددیث مختلف طرق سے مروق سے ، کیلن اس کی کوئی بھی سندضعف سے خالی نہیں اورضعف بھی اس اور جب کہ تمام اسامید کو ملا کر بھی مرتبہ احتجاج کو نہیں پہنچتی۔ دیکھیں: منتب الباری لابن حجر: ۱۸۸۱، السلسلة الضعیفة (۱۹۱۰، ۱۹۱۱)، تمام المنة (۲۰۱، ۲۰۱۱)

دوامر حدیث کہ اس کو دوبارہ ادا کرنے کا عکم ہو۔ آگے سے مطلب یہ ہے کہ باطل نہیں ہوتی کہ اس کو دوبارہ ادا کرنے کا عکم ہو۔ آگے سے گزرنے سے نماز میں خلل پیدا ہوتا ہے، مگر آگے لینے اور بیضے سے بی خلل واقع نہیں ہوتا۔ اس لئے لیننے اور گزرنے کی احادیث میں کوئی تعارض نہیں۔ مائی عائشہ ہوتا۔ اس لئے لیننے اور گزرنے کی احادیث میں کوئی تعارض نہیں۔ مائی عائشہ

صدیقہ وہ ان کے جس روایت میں بی فرمایا ہے کہتم لوگوں نے ہم عورتوں کو گدھوں اور
کتوں جیبا سمجھ لیا ہے،اس سے ان کی غرض حدیث سے انکارنہیں، کیونکہ قطع والی
حدیث تو مائی عائشہ صدیقہ ٹاٹھا ہے بھی مروی ہے • بلکہ ان کا مطلب بیہ ہے کہ
عورت میں قطع صلوۃ کی اور وجہ ہے اور گدھے اور کتے میں اور وجہ ہے۔ گدھے اور
کتے میں ان کا نجس اور شریہ ہوتا ہے، جبکہ عورت برے خیال کا باعث بنتی ہے۔
آپ ٹاٹھافر ماتی ہیں کہ میں حضور مالیا کے آگے لیٹی رہتی اور آپ مالیا ہم نماز پڑھتے

رہتے۔ 🍑 اگر ہم عورتیں بھی کتوں کی طرح ہوتیں،تو آپ ٹائیلم مجھے آ گے نہ لیٹنے

دیے۔ فعراری

رفع اليدين بعض آئمه كنزديك سنت باور بعض في ترك كوتر جيح دى ب، گر جولوگ ترك كوتر جيح ديت جين،ان كے مان بهى جائز ب، جيسے امام حصاص حنفی في "أحكام القرآن" ميں لكھا ہے۔ ●

الباري لابن رجب: ۲،۰۰۲، السلسلة الضعيفة (۲،۰۰۷)

صحيح البحاري: أبواب سترة المصلي، باب الصلاة إلى السرير، رقم الحديث (٤٨٦)
 صحيح مسلم: كتاب الصلاة، باب الاعتراض بين يدي المصلي، رقم الحديث (٥١٢)

١٠٥٣/١ القرآن للجصاص الحنفي: ٢٥٣/١



# اجتماع صلوتين

"جمع بین الصلوتین" کی دونتمیں ہیں۔ ایک بیا کہ ظهر آخری وقت، عصر اول وقت۔ بید حفیہ کے نزدیک بھی ضرورت کے وقت جائز ہے اور "مؤطا" وغیرہ کی روایت میں جوابن عباس جائشے مروی ہے ● وہ ای پرمحمول ہے۔

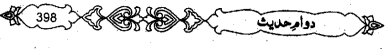
# کیا حاکضہ نماز ادا کرے؟

کہتے ہیں'' فقہ کا مسلہ تو یہی ہے کہ حائصہ روزے رکھے اور نماز نہ پڑھے'' معلوم نہیں فقہ کی کوئی کتاب میں بیانکھا ہے، پھر آ کے بخاری سے بھی نقل کیا ہے: "اِن الحائص تقضی الصیام والا تقضی الصلوۃ" "حائصہ روزے رکھے اور نماز ادانہ کرے''

ای جگہ جہال فقد کی طرف غلط نبیت کی ہے، وہاں بخاری کی عبارت کا بھی غلط مطلب لیا ہے۔ بخاری کا مطلب قضاء دینا مطلب لیا ہے۔ بخاری کا مطلب قضاء کی اوائی ہے کہ روزوں کی قضاء دینا ضروری ہے، جبکہ فہاز معاف ہے۔ ورث بر مسئلہ تو اتفاق ہے کہ حاکمت (ان ایام میں) نہ روزے برکھے اور نہ نماز پڑھے۔ اس کے بعد سے بھی اتفاق ہے کہ روزے کی قضاء دے۔ ورث بادرنماز کی قضاء دے۔

آ مے ایک عجیب غلطی کی ہے۔ مسلمتو سے کہ اُمھات المؤمنین میں سے ایک بیارتھیں، جوآ تخضرت طاقی کے ساتھ اعتکاف بیٹھیں۔ بیاری کی وجہ سے ان کو خون آتا تھا۔ • مصنف نے یہ مجھ لیا ہے کہ شاید حائضة تھیں! یہ مسئلہ پہلے بھی

- ◘ صحيح مسلم: كتاب صلاة المسافرين و قصرها، باب الجمع بين الصلاتين في الحضر،
   رقم الحديث(٧٠٥)، المؤطا: ١٤٤/١،
- صحیح البخاري: كتاب الصوم، باب الحائض، تترك الصوم والصلاة، يوايو الرّتادي قول الم
  - · صحيح البخاري: كتاب الحيض ، باب اعتكاف المستحاضة ، رقم الحديث (٣٠٣)



ذکر ہو چکا ہے۔

# ركوع وتبحود ميں قرآن

ایک حدیث میں منع آیا ہے، ● جبکہ دوسری حدیث مصنف کے خیال میں اس کے معارض ہے۔ کیونکہ حدیث میں ہے کہ آپ طافی "سبوح قدوس رب الملئکة والروح" رکوع وسجدے میں پڑھا کرتے تھے۔ " مصنف اس ورد کو قرآن کی آیت سمجھ رہے ہیں!!

## نمازين انساني كلام

ایک حدیث میں تو منع آیا ہے کہ نماز میں کلام نیس کرنا چاہئے۔ گر مصنف
کہتا ہے کہ آپ نے خود کلام کی، کیونکہ حدیث میں ہے، آپ تالیج نے کہا تھا۔
"آلعنك بلعنة الله" مصنف نے سیجھ لیا ہے کہ یہ بددعا بھی اس کلام میں واضل ہے، جومنع ہے، گر دونوں حدیثوں کے ملانے سے یہ نیجہ لکلنا ہے کہ دعا کلام میں مہنوع میں داخل نہیں اور ایک جواب یہ بھی ہے کہ حدیث میں یہ کہیں ذکر نہیں گئے آپ تالیج نے نماز کوئی وقت چھوڑنہیں دیا۔ اور عارضہ کیلئے نماز کوئیورٹنا جائز ہے۔

 <sup>◘</sup> صحيح مسلم: كتاب اللباس والزينة، باب النهي عن لبس الرجل الثوب المعصفرة رقم
 ¬ الحديث(٢٠٧٨)

صحیح مسلم: کتاب الصلاة باب ما یقال فی الرکوع والسحود، رقم الحدیث: ٤٨٧، سے
 دعائی کلمات ہیں، جن کو رسول اکرم علی رکوع و جود میں پڑھا کرتے ہے، برق صاحب ان اللہ
 قر آنی الفاظ مجھ بیٹے ہیں، بنا بریں احادیث میں تعارض ثابت کر رہے ہیں!!

صحيح مسلم: كتاب المساجد، باب تحريم الكلام في الصلاة و نسخ ما كان من إما الماديث (٥٣٧)

صحيح مسلم: كتاب المساجد، باب جواز لعن الشيطان في أثنا الصلاة والتعود مله وجواز العمل القليل في الصلاة، رقم الحديث (٩٤٢)



اس کے بعد دعاء تنوت میں بعض آ دمیوں کا نام لے کر جو ان کیلئے استخلاص کی دعا کی، • اس کو بھی کلام میں داخل کررہے ہیں۔ "إنا للله وإنا إليه راجعون"! دعا کے باتھ اٹھانا

"هم دعا کے لیے ہاتھ اٹھاتے ہیں، لیکن حضرت انس فاٹٹو کہتے ہیں کہ حضور مَالیّوْم بارش کی دعا کے بغیر کسی اور دعا میں ہاتھ نہیں اٹھاتے تھے۔"

#### جواب

گر اس جگه به مطلب ہے کہ زیادہ بلند صرف استقاء میں ہی کرتے ہے۔ بعض روایات میں اس کی تفریح موجود ہے۔ بلکہ بخاری میں ﷺ لفظ بھی ہیں کہ آپ نگاﷺ ہاتھ اس قدرا تھاتے کہ آپ مگاﷺ کی بغلوں کی سفیدی ظاہر ہوجاتی۔ ● جوتوں میں نماز

اس میں کوئی قباحت نہیں، سب جائز سجھتے ہیں، بشرطیکہ جوتے پاک ہو۔لیکن عرب میں جو "نعلین" کا لفظ وارد ہے، اس کامعنی 'جوتا" کرنا ٹھیک نہیں، بلکداس کامعنی چیل ہے۔ چیل میں انگلیاں بعض وقت زمین پرلگ جاتی چیل ہے۔ چیل میں انگلیاں بعض وقت زمین پرلگ جاتی

- صحیح مسلم: کتاب المساجد، باب استحباب القنوت فی جمیع الصلاة إذا نولت بالمسلمین نازلة، رقم الحدیث (۲۷۵) رسول اکرم تایج ایر مسلمانوں کے لیے نماز میں رکوع کے بعد قنوت نازلہ کی تھی، جس کو برق صاحب ممنوع انبانی کلام میں واض کررہے ہیں!
- ② صعيح البخاري: كتاب الاستبقاء، باب رفع الإمام يده في الاستسقاء، رقم الحديث(٩٨٤)، صحيح مسلم: كتاب صلاة الاستسقاء، باب رفع البدين بالدعاء في الأستسقاء، رقم الحديث(٩٩٥).
- صحیح البخاری(۹۸٤) کے الفاظ میں: او إنه یرفع حتی یوی بیاض إبطیه " مرید تفصیل کے لیے ریکھیں: " فتح الباري: ۱۷/۲ ه

# واوحديث ١٥٥٠

میں کیکن جوتے میں بحدے کی حالت میں پاؤں معلق رہتا ہے۔ سے

## سجدے میں بازو کھولنا

کتے ہیں"انس سے روایت ہے: "لا یسط ذر اعیه کالکلب" " "کتے کی طرح بازوند کھولے"

اس جگد مصنف نے ترجمہ فلط کیا ہے۔ صبیح ترجمہ یہ ہے کہ '' کتے کی طرح زیمن پر بازو نہ پھیلائے'' اب دوسری حدیث کی ساتھ معارض نہ ہوگا، کیونکہ ہاتھ کھولنے اور کروٹوں سے ہٹا رکھنے کا اس میں ذکر ہے۔ اور انس ڈاٹٹو کی روایت میں زمین پر پھیلانے کی ممانعت ہے۔

# بہلی رکعت کے بعد بیضنا

یہ ثابت ہے، <sup>©</sup> مگر حفیہ کا خیال کسی عذر کی بناء پر تھا۔ نماز چھوٹی ہو یا کمبی

دونوں طرح جائز ہے، امام کیلئے بہتریہ ہے کہ قیام اورتشہد ذرا لمبا کرے اور

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب مواقيت الصلاة، باب المصلي يناجي ربه، رقم الحديث (٩٠٩)

یعنی جس مدیث میں یہ ذکر ہے کہ رسول اکرم تَلَقُمْ تجدہ میں بغلوں کو اتنا کھول دیتے تھے کہ آپ تا گھی کی بغلوں کی سفیدی نظر آنے لگی تھی، (صحیح البخاری: کتاب الصلاة، باب بدئی ضبعیہ و یجافی فی السجود، رقم الحدیث (۳۸۳)، صحیح مسلم: کتاب الصلاة، باب ما یجمع صفة الصلاة، رقم الحدیث (۱۹۹۵)

صحیح البخاری: کتاب صفة الصلاة، باب من استوی قاعدًا فی الأرض إذا قام من الركعة، رقم الحدیث (۲۰ براحت) کی الركعة، رقم الحدیث (۲۰ برای و کلد احتاف کے پاس اپنے موقف (ترک جلس اسراحت) کی صریح و کیل نہیں ہے۔ اس لیے انھول نے عذر تراش کراس حدیث کو تا قابل عمل بنانے کی سعی غرم می ہے، جو کہ اہل تعلید کی قدیم روش ہے۔ أعاذنا الله منه!



باقی ارکان میں اختصار سے کام لے۔

قومہ میں اختصار اور طول دونوں طرح دارد ہے۔ ● مگر طول عارضی ہوتا ہے۔ظہری نماز کے قیام میں اگر طوالت اختیار کی جائے، تو کیچھ حرج نہیں۔ ہاں عشاء کی نماز میں بہت زیادہ لمبی قر اُت نہیں کرنی جائے، کیونکہ وہ نیند کا دفت ہوتا ہے۔

#### وقت عصر

''عصر کی نماز کے متعلق بخاری میں ہے، حضرت انس می النی کہتے ہیں:

والشمس مرتفعة" 📀

"هم عصر کی نماز پڑھ لیتے ،تو اگر کوئی جانے والا قباء جاتا، تو اس کے قبا پہنچنے تک سورج بلند ہوتا۔"

ایک روایت میں ہے کہ عوالی کی طرف جاتا، جب وہاں پہنچا، تو سورج ابھی بلند ہوتا۔ اور بعض عوالی چارمیل کے قریب ہیں۔ اس جگہ عوالی سے مراد قباء ہے، جیسا کہ پہلی روایت میں تصریح ہے۔

صدیث میں صرف ایک طرفہ مافت طے کرنے کا ذکر کیا ہے۔ مصنف نے غلطی سے دوطرفہ مافت طے کرنا سجھنا ہے۔ اور لفظ "یر جع" سے غلط فہی ہوتی ہوتی ہے۔ حالانکہ "یر جع" کا معنی ہے: مدینہ سے عوالی کی طرف رجوع کرنا ، نہ ہے کہ جاکر واپس آنا۔

اورعصر کا وقت گرمیوں میں سورج کے غروب ہونے سے تین گھنے قبل شروع ہو

صحیح مسلم: کتاب الصلاة، باب اعتدال أركان الصلاة و تخفیفها في تمامـ

صحيح البخاري، كتاب مواقيت الصلاة، باب وقت العصر، رقم الحديث (٥٢٦٥)

مصدر سابق، وقم الحديث (٥٢٥)

وامِ مليث ١٩٥٢ ١٩٥٤

جاتا ہے۔ گفتہ ڈیڑھ میں تین چارمیل مسافت کا طے کرنا مشکل نہیں۔ اور سورج کے غروب ہونے میں آ دھ گفتہ باقی بھی ہو، تو سورج بلند ہی ہوتا ہے۔ پس سورج کے غروب ہونے سے اگر دو گفتہ پہلے بھی نماز پڑھی جائے، تو اتنی مسافت سورج غروب ہونے سے آ دھ گفتے پہلے طے کی جاستی ہے۔مصنف نے سیمجھا ہے کہ اتنی مسافت طے کرنے کیلئے آ دھا دن چاہئے، لہذا عصر ۲ بج یا بارہ پونے بارہ بجے پڑھی جاتی ہوگی ہیں تھے۔ گا ہوگی سے المار نے کیلئے آ دھا دن چاہئے، لہذا عصر ۲ بجے یا بارہ پونے بارہ بجے پڑھی جاتی ہوگی سے المار نے کیلئے آ دھا دن چاہئے، لہذا عصر ۲ بجے یا بارہ پونے بارہ بجے پڑھی جاتی ہوگی سے المار نے کیلئے آ

### اعتراض:

"ابوامامه كمت بين كه مين اورغر بن عبدالعزيز نماز ظهر پروه كرمعاً حفرت مالك بن انس كے بال چلے گئے۔ كيا ديكھتے بين كه وہ نماز عصر پڑھ رہے بيں۔ بم نے بوچھا كه يدكيا؟ كہنے كاك كه حضور كا وقت يكى تھا۔" (دو اسلام: ٢٤٨)

#### جواب:

اس حدیث کا ترجمہ بھی غلط کیا اور مطلب بھی غلط سمجھا۔ ترجمہ یہ ہے کہ ہم نے عمر بن عبدالعزیز بڑاللہ کے ساتھ نماز پڑھی ( یعنی ان کی اقتداء میں ) پھر انس بن مالک کے ہاں گئے، تو وہ عصر پڑھ رہے تھے۔ کے یہاں لفظ ''ٹم'' ہے، جو تراخی کیلئے ہوتا ہے۔ یعنی ذرا تھہر کر گئے، یہ مطلب نہیں کہ معاً چلے گئے۔ جب ظہر کا وقت ختم ہو جاتا ہے، اس وقت عصر کا وقت شروع ہو جاتا ہے۔ جم بن عبدالعزیز بڑاللہ نے اس دن ظہر کی نماز تا خیر کرکے پڑھی ہو گی۔ جیسے ان کے

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب مواقيت الصلاة، باب وقت العصر، رقم الحديث (٥٢٤)، صحيح مسلم: كتاب المساجد: باب استحباب التبكير بالعصر، رقم الحديث (٦٢٣)

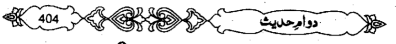
خاندان کی عادت تھی، کیونکہ بوامی نماز میں تاخیر کیا کرتے تھے۔(منع الباری) •
اس کے بعد لکھتے ہیں:

#### "چنداوراختلاف:

- ا تجده مين آتخضرت عَلَيْهُم "سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفرلي" يرهاكرتے تھے۔
  - 🗓 آپنماز میں بیدوعا پڑھا کرتے تھے:

"اللهم إني أعوذبك من عذاب القبر"<sup>•</sup>

- عفرت ابوبكر صديق و النوائر مات بين كه مجهة المخضرت عَلَيْمُ في بيه وعا يرضي كل معايت فرماني:
  - "اللهم إني ظلمت نفسي .....إنك أنت الغفور الرحيم"
- عبدالله بن أبي اوفی کہتے ہیں کہ حضور رکوع کے بعد سے دعا پڑھا کرتے تھے۔ تھ
  - "ربنا لك الحمد ملء السموات وملء الارض <sup>5</sup> ...... أبي وعا ہے۔
  - ابن عباس المنتا كمت بين حضور مَا يُنامُ في مم كو "التحيات" يون برهايا تها:
    - فتح الباري: ٢٨/٢
  - ◘ صحيح البخاري: كتاب صفة الصلاة، باب الدعاء في الركوع، رقم الحديث (٧٦١)
- صحیح البخاري: كتاب صفة الصلاة، باب الدعاء قبل السلام، رقم الحدیث (۲۹۸)،
   صحیح مسلم: كتاب المساجد، باب ما یستعاذ منه في الصلاة، رقم الحدیث(۵۸۷)
  - صحيح البخاري: كتاب صفة الصلاة، باب الدعاء قبل السلام، رقم الحديث (٢٩٩)
- صحیح مسلم: کتاب الصلاة، باب ما یقول إذا رفع رأسه من الرکوع، رقم الحدیث (٤٧٦) وعا كالفاظ بین: "اللهم ربّنا لك الحمد مِلْ، السّمواتِ وَمِلْ، الارصِ وَمِلْ، من شَيْء بعد"
   منا شِعْت مِن شَيْء بعد"



"التحيات المباركات الصلوات الطيبات"

ا أبو حميد الساعدي نے حضور عليه سے بوچھا كدنماز ميں ہم آپ بركس طرح "صلوة" بيجاكرين؟ كها اس طرح:

" أللهم صل على محمد وعلى أزواجه وذريته كما صليت على إبراهيم وبارك على محمد وأزواجه وذريته كما باركت على إبراهيم!"€

ے حضور علی فرماتے ہیں کہتم "التحیات" "عبدة ورسولة" تک پڑھ چکو، تو پر جو جی میں آئے، وعا ما عور" (دواسلام: ٢٤٩)

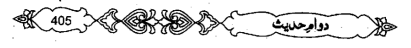
جو پچھ ان احادیث میں فدکور ہے وہ متبادل دعائیں ہیں یا زائد ہیں، جومستحب ہیں۔اس واسطے مروجہ نماز اور ان احادیث میں کوئی اختلاف نہیں، کیونکہ ان احادیث میں پنہیں کہ یہی پڑھو۔ جو دعائیں اور درود مروجہ ہیں، ان کا ثبوت بھی احادیث سے ملتا ہے۔کوئی عالم پنہیں کہتا کہ احادیث والی دعائیں منع ہیں۔



 <sup>◘</sup> صحيح مسلم: كتاب الصلاة، باب التشهد في الصلاة، رقم الحديث (٤٠٣)

صحيح البخاري: كتاب الأنبياء، باب (يزفون) رقم الحديث (٣١٨٩)، صحيخ مسلم
 كتاب الصلاة، باب الصلاة على النبي بينية في التشهد، رقم الحديث (٤٠٧)

الصديح مسلم: كتاب الصلاة ، باب التشهد في الصلاة ، رقم الحديث (٤٠٢)



#### گیار ہواں با<u>ب</u>

# بهترين عمل

اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ قرآن میں چونکہ جہاد کی بہت فضیلت اور تاکید آئی ہے،
اس لئے وہ بہترین عمل ہے، مگر حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ کھانا کھلانا اور آشنا اور
ناآشنا سب کو سلام کہنا، اچھا اسلام ہے۔ نیز مسلمان کو زبان اور ہاتھ سے دکھ نہ
پہنچانا، اچھا اسلام ہے۔ ان دواحادیث میں جہاد کا ذکر ہی نہیں۔

#### اعتراض:

اب الی احادیث سنئے، جن میں جہاد کو تیسرے لاچوتھے درجہ کی نیکی بتایا گیاہے:

- (آ عبداللہ بن مسعود والن فرماتے ہیں کہ میں نے آ تخضرت سے بوچھا کہ سب سے بہتر عمل کونسا ہے؟ فرمایا: نماز بہ پابندی وقت۔ اس کے بعد والدین کی خدمت اور اس کے بعد جہاد۔ (بعدی) ویکھا آپ نے نماز کو کہاں رکھ دیا اور جہاد کو کہاں بھینک دیا!
  - (2) ایک دفعه حضرت عائشہ ری شخانے حضور علیقائے کہا:

"نرى الجهاد أفضل العمل، أفلا نجاهد؟ قال لا ولكنّ أفضل

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب مواقيت الصلاة، باب فضل الصلاة، لوقتها، رقم الحديث
 (٥٠٤) ، صحيح مسلم: كتاب الإيمان، باب كون الإيمان بالله تعالى أفضل
 الأعمال، رقم الحديث(٨٥)



الجهاد حج مبرور"•

''ہماری رائے میں جہاد بہترین عمل ہے، کیا ہم جہاد نہ کریں؟ فرمایا نہیں، بلکہ حج بہترین جہاد ہے۔'' •

اسی مخص نے حضور سے بوچھا کہ بہترین عمل کونسا ہے؟ فرمایا: خدا اور رسول پر ایمان ، اس کے بعد حج ۔ •

اوپر والی حدیث میں بہترین عمل جج تھا اور اس کے بعد جہاد، اس حدیث کے مطابق جج سے جہاد بہتر ہے۔ قرآن کہتا ہے: جان و مال کی قربانی کے بغیر جنت نہیں مط گی۔ لیکن حدیث کا فیصلہ یہ ہے کہ جہاد کرو، نہ کرو، جنت تہاری ہے!

قرآن لاکھ چلائے کہ ہم جہاد کے بغیر جنت نہیں دیں گے، کیکن حدیث کہتی ہے کہ اللہ نمازی اور روزہ دار کو جنت میں جینے پر مجبور ہے۔ ابن ماجه اور تر مذی کی ایک حدیث ملاحظہ ہو:

صحيح البخاري: كتاب الحج، باب فضل الحج المبرور، رقم الحديث (٢٤٤٨)

اس حدیث سے جہاد کی افغلیت ثابت ہورہی ہے نہ کہ جج افغال ثابت ہوتا ہے، اس غلط ہی کی اصل وجہ یہ ہے کہ برق صاحب نے حدیث میں وارد لفظ "لُحُنَّ" کو " لَکِنَ " (حرف استدراک) سمجھ کر ترجمہ غلط کیا ہے۔ جس کی وجہ سے حدیث پر اعتراض کر رہے ہیں، حدیث کا مجھ ترجمہ یہ

<sup>&#</sup>x27;'ہم جہاد کو سب سے افضل عمل سیھتے ہیں، تو کیا ہم بھی جہاد نہ کریں؟ آپ گائی آ نے فرمایا: تم عورتوں کے لیے بہترین جہاد مج مبرور ہے۔'' جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ عورتوں کے حق میں مج افضل عمل ہے۔دیکھیں: فتع الباری: ۳۸۲/۳

❸ صحيح البخاري: كتاب الإيمان ، باب من قال إن الإيمان هو العمل، وقم العحديث (٢٦)،
 صحيح مسلم: كتاب الإيمان ، باب كون الإيمان بالله تعالى أفضل الأعمال، وقم العديث (٨٣)



"کیا میں تہمیں بتاؤں کہ سب سے بہتر عمل کونسا ہے؟ ایساعمل جو تمہارے درجوں کو بلند کر دے، جو سونے اور جاندی کی قربانی سے بہتر ہو اور اس جہاد سے بھی اچھا ہو، جس میں تم دوسروں کی گردنیں کا منتے اور اپنی کٹاتے ہو؟" لوگوں نے کہا: بتائے!، کہا: اللہ کا ذکر!" •

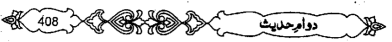
#### جواب:

حدیثوں میں جہاد پر آنخضرت عُلیم کے بہت زیادہ اقوال موجود ہیں:

- - الله کی راہ میں ایک صبح یا ایک شام صرف کرنا ، دنیا کا بہترین عمل ہے۔" اللہ کی راہ میں ایک صبح یا ایک شام صرف کرنا ، دنیا کا بہترین عمل ہے۔" اس اس طرح دیگر اصادیث میں جہاد کی فضیلت آئی ہے۔

اصل رہے ہے کہ "افضل الأعمال" لینی بہترین اعمال کی تعیین میں اختلاف ہے۔اور وجہاختلاف کی رہے کہ وجوہ افضلیت مختلف ہیں۔ تفصیل ملاحظہ ہو:

- کبھی ایک عمل اس لئے افضل ہوتا ہے کہ کفر اور اسلام میں ان کے علاوہ کوئی
   دوسراعمل فارق نہیں ہوتا، جیسے ایمان۔
- سنن الترمذي: أبواب الدعوات، باب منه، رقم الحديث (٣٣٧٧)، سنن ابن ماجه: كتاب
   الأدب، باب فضل الذكر، رقم الحديث (٣٧٩٠)
- صحيح البخاري: كتاب الجهاد والنبير، باب الغدوة والروحة في سبيل و قاب قوس أحدكم من الجنة، رقم الحديث(٢٦٣٩)، صحيح مسلم: كتاب الإمارة، باب فصل الغدوة والروحة في سبيل الله تعالى، رقم الحديث(١٨٨٠)



- ک سمجھی اس کی وجہ سے ہوتی ہے کہ جتنا دخل ایک عمل کو اظہارِ شعائرِ اسلام میں ہوتا ہے، دوسرے کونہیں ہوتا، جیسے حج۔
- ور بعض انجمال اس فتم کے ہیں کہ حقوق العباد میں ان کا کوئی ثانی نہیں ہوتا، جیسے والدین نے احسان کرنا۔
- اور مجھی ایک عمل کی افضلیت بہ ہوتی ہے کہ وہ عمل اعلائے کلمۃ اللہ کے لئے پیش پیش ہوتا ہے، جیسے جہادتی سبیل اللہ۔
- اور مجھی ایک عمل اس لئے افضل ہوتا ہے کہ وہ وسائل سے نہیں، بلکہ مقاصد میں سے ہوتا ہے اور تقرب إلى الله كے ليے پیش پیش، جیسے نماز اور ذكر الله

ان وجوہ نہ کورہ کا آپس میں بھی تفاوت ہے، مثلاً وسیلہ مقصد سے بہتر نہیں ہوتا۔ اس لئے نماز،روزہ، جہاد سے افضل ہوں گے۔ کیونکہ نماز مقصد ہے اور جہاد اس کا وسیلہ۔ بعنی جہاو سے اصل مقصد میہ ہے کہ امن و امان کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی عبادت کی جائے۔ جیسے قرآن مجید میں ہے:

﴿ الذين إن مكنهم فيالأرض أقاموا الصلوة واتوا الزكوة﴾ ◘

''اگر ہم نے ان کو زمین میں اقتدار بخشا، تو بیلوگ نماز قائم کریں گے اور زکوۃ ادا کریں گے۔''

ایک جگه فرمایا:

﴾ قد أفلح من تزكي0 وذكر اسم ربه فصلي كا

<sup>0</sup> الحج: ٤١

<sup>🛭</sup> الأعلى:١٤-١٥



" جو مخص پاک ہو کر اللہ کا نام لے اور نماز پڑھے، وہ کامیاب ہوا۔

نیز جو وسلہ ہو گام وہ ای وقت تک رہے گا، جب تک مقصد حاصل نہ ہو اور مقصد اس کے بعد بھی رہے گا۔ پس جہاد اس وقت تک ہے، جب تک دنیامیں فتنہ ہے، جب فتنہ ندرہے گا، تو جہاد ختم ہو جائے گا۔ اس طرح جب فتنہ ہو گا، جہاد کو ہی

اولیت اور افضلیت حاصل ہوگا۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ وقاتلوهم حتى لا تكون فتنه ﴾ • "الرويهان تك كه فتنه (شرك) نه رب-"

جب قال ختم ہو گیا، تو اس وقت اس کو نیک عمل بھی نہیں کہہ سکتے، چہ جائیکہ اس کو بہترین عمل کہیں۔ پھر عمل کا مرتبہ متعین کرنے میں عامل کی حالت کو بھی وخل ہوتا ہے۔ ایک مالدار آ دمی کیلئے کھانا کھلانا خصوصا قحط میں بہترین عمل ہے۔

قرآن مجيد ميں ہے

﴿ وما أدراك ما العقبة 0 فك رقبة 0 أو إطعام في يوم ذم مسغبة 0 ﴾ •

وو پا علم که وه دشوار گزار گھاٹی کیا ہے؟ وہ غلام آ زاد کرنا اور قحط

میں کھانا کھلانا ہے۔''

اورسورهٔ حاقه میں فرمایا:

﴿ إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنَ بِاللَّهُ العظيمِ ٥ وَلَا يَحْضُ عَلَى طَعَامُ

المسكين،

<sup>🛭</sup> البقرة:١٩٣

<sup>12-17-17:</sup> البلد: 18-18-

<sup>€</sup> الحاقة: ٣٤-٣٣



''وہ جہنم میں اس لئے گیا کہ اللہ عظیم پر اس کا ایمان نہ تھا اور مسکین کے کھلانے پر ترغیب نہ دیتا تھا۔''

سورة مدثر مين فرمايا:

و قالوا لم نك من المصلين ٥ ولم نك نطعم المستكين ٥ وكنا نكذب بيوم الدين و كنا نكذب بيوم الدين و كنا نكذب بيوم الدين و كنا نكذب بيوم الدين من (دوز في كبيل على جم جنم ميل ال لئ كرے كه) "بم نمازى نه تخه، نه مكين كو كھانا كھلاتے تخه، بيوده با تيل كرتے اور دن جزاء كو جمثلاتے تھے، نيوده با تيل كرتے اور دن جزاء كو جمثلاتے تھے، ييوده با تيل كرتے اور دن جزاء كو جمثلاتے

بلك جهاديس كامياني كارازي "ذكر الله"كو بتايا كيا بـــفرمايا:

﴿إذالقيتم فقة فاثبتوا واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون ﴾ في الله كثيرا لعلكم تفلحون ﴾ في الله كثيرا لعلكم تفلحون ﴾ في الله كثيرا لعلكم تفلحون الله كالمراب على الله الله كالمراب الله كالمراب المعاود "

قرآن مجیدنے جس قدر "ذکر الله"کی تاکیدی ہے، کسی اور عمل کی نہیں کی:

﴿ اذكرو الله كثيرا ﴾

"الله كوكثرت سے يادكيا كرو."

اس تمہید کے بعد بالاخصار بالترتیب جواب سنے:

اس صدیث میں کھانا کھلانا اور سلام کہنا اچھا بتایا گیا ہے۔ اس میں کوئی شبہیں، بعض حالات میں کھانا کھلانا، بہترین عمل ہوتا ہے اور سلام کا پھیلانا، انس اور

<sup>🗗</sup> المدثر:٣٤ ـ ٤٦

الأنفال: ٥٤

۵ مصدر سابق



الفت پیدا کرنے کیلئے بہترین ذربعہ ہوتا ہے۔

کسی مسلمان کوکسی مسلمان سے اذبیت نہ پنجنا، اتحاد و اتفاق و انسیت و محبت کا بہترین وسیلہ ہے اور اتفاق و اتحاد جہاد کا مقدمہ ہے۔ کیونکہ منتشر قوم جہاد نہیں کر سکتی۔ اس واسطے قرآن نے جہاد کے مقام پرنزاع سے روکا ہے۔ فرمایا:

ولا تنازعوا فتفشلوا

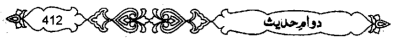
"نزاع نه كرو، ال سے بددل موجاؤك-"

مقصد اور تقرب الی اللہ کے لحاظ سے نماز سب سے بہتر ہے۔ اور حقوق العباد میں سب سے بہتر عبد اللہ کیلئے جہاد۔
سب سے بہتر عمل والدین کے ساتھ احسان ہے۔ پھر اعلائے کلمۃ اللہ کیلئے جہاد۔
نماز بلی ظ مقصد کے جہاد اور والدین کے ساتھ احسان کرنے سے بہتر ہے۔ جہاد میں نفع اکثر مخلوق کو ہے اور والدین کے ساتھ احسان کرنے میں نفع صرف والدین کو ہے۔ والدین کے ساتھ احسان کرنا، دوسری مخلوق کے ساتھ احسان کرنے سے بہتر ہے۔ کیکن بیاس وقت ہے، جب فرض عین نہ ہو۔ اگر فرض عین ہو، تو جہاد والدین کے ساتھ احسان کرنے سے بھی افضل اور مقدم ہے۔

عورتوں کیلئے جب جہاد فرض مین نہ ہو، تو جج جہاد سے بہتر ہے۔ اگر فرض مین ہو، تو جج جہاد سے بہتر ہے۔ اگر فرض مین ہو، تو چر عرب اولاً تو مخاطب عورتیں ہیں، ٹانیا اس میں لفظ " لگھن " استعال ہوا ہے۔ اس لئے بہتم عورتوں کے لیے ہے۔

کفر ادر اسلام میں فرق صرف ایمان کے ساتھ ہوتا ہے، کیونکہ اس کے بغیر نجات نہیں ہوتی۔ اس کے بعد جہاد، اگر فرض ہوادر پھر جج۔ اگر جہاد فرض عین نہ ہوادر جج فرض ہو، تو جج بہتر ہوتا ہے، کیونکہ فرض عین ، فرض کفایہ سے افضل ہوتا ہے۔

الأنفال:٦٦



اللہ كا ذكر تقرب الى اللہ كے بارہ ميں سب سے بہتر ہے۔ جہاد چونكہ وسيلہ اور ذكر اللہ مقصد ہے، اس واسطے ذكر اللہ بہتر ہے۔ گر جہاد فرض عين يا فرض كفاسيہ ہونے كى بناء پر ذكر اللہ سے بہتر ہے۔ افضليت كے وجوہ مختلف ہيں۔ قرآن مجيد ميں ہے۔

﴿ولذكر الله أكبر﴾

"الله كا ذكرسب سے برا ہے۔"

اور قر آن مجید نے بھی بعض جگہ جہاد کے بغیر جنت کا وعدہ کیا ہے اور مجاہدین کو غیر مجاہدین سے افضل قرار دیا ہے۔ فر مایا:

﴿ فَصْلَ الله المحاهدين بأموالهم و أنفسهم على القاعدين درجة وكلا وعد الله الحسني ٩٠٠

دی ہے اور ہر ایک کوا چھا وعدہ دیا ہے۔" (یعنی جنت کا) 🏵

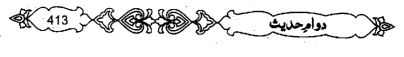
اس کی وجہ یہ ہے کہ جہاد بعض وقت فرض عین ہوتا ہے اور بھی کفاید پہلی صورت میں نجات کیا جہاد کی ضرورت ہوتی ہے اور دوسری صورت میں فضیلت کا جزو ہوتا ہے۔ کیا اب بھی معرض کیلئے کوئی اشکال باتی رہ جاتا ہے؟



<sup>●</sup> العنكبوت: ٥٤

<sup>🛭</sup> النتناز ٥٠

١٤ تفسير الطبري: ٢٢٩/٤، تفسير القرطبي: ٣٢٤/٥، تفسير ابن كثير: ١١٨/١



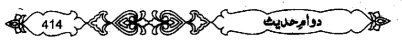
#### بارجوال باب

# ''الله کی عبادت''

لكصة بين

''اس وفت مسلمانوں کی تعداد آٹھ کروڑ ہے کم نہیں۔ ان کی آٹھ نوٹو ٹی پھوٹی سلطنتیں بھی موجود ہیں،لیکن ذرا عبرت سے دیکھئے کہان کی حالت كيا ہے؟ اول درج كے جاہل، غير منظم، بدمعاشرت، نه كھانے كى تميز، نہ بات کرنے کا ڈھنگ، نہ قبائح سے نفرت، نہ محاس کا شوق، چھ کروڑ روسیوں کو دیکھو، ڈھوروں سے بدتر، ایک کروڑ قبائلیوں کی حالت کہ جہالت میں چوٹی تک ڈوبے ہوئے اور صابن سے نا آشنا، حالیس لاکھ تشمیریوں اور بانچ کروڑ چینی مسلمانوں کی حالت ان سے بھی بدتر، مسلمان ہر آب و ہوا ہر ملک میں ملتے ہیں، لیکن ہر جگہ چند چیزیں ان میں مشترک ہیں۔ یعنی جہالت، غلاظت، افلاس، پستی، کام چوری، کا ہلی اور اپنی قوم سے غداری۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ مسلمانوں کی اس بری حالت كا ذمه داركون ہے؟ اس كا جواب صرف ايك ہے، ملا اور اس كا حديثي اسلام! ونيائے اسلام ميں لا كھول مساجد بيں۔ ان ميں لا كھول ملاء اور ہرملا صبح وشام مسلمانوں كومندرجہ ذيل اسباق دے رہا ہے كہ

ا صرف تم الله کے محبوب ہو، یہ امت بخش بخشائی ہے اور اللہ تنہیں بھی عذاب نہیں کرے گا۔



② "الدنيا جيفة وطلابها كلاب" ②

"دنیا ایک مردار ہے جس کے طالب کتے ہیں۔"

③ "المؤمن لا ينجس" 🥯

'' مومن جسم بر کتنی ہی غلاظت مل لے، وہ نایاک نہیں ہوتا۔''

- صرف کلمہ پڑھ لینے سے بہشت ال جاتی ہے۔
- قد اور حدیث کے بغیر باقی تمام علوم ناپاک ہیں۔ سائنس گناہ اور کا کنات میں غور کرنا کفر ہے۔
  - 🔞 دنیا یکا سب سے برواعمل رات کے وقت دونفل ہیں۔
- ﴿ بِرِنْقُو خَیرا، خواہ وہ چنگیز ہویا ہٹلر، اگر ہم پہ حکومت کر رہا ہے، تو وہ ہمارا اولی الامرہے اور اس کی اطاعت ہم پر فرض ہے۔
  - ® خرقہ دنیا کا بہترین لباس ہے۔
- فلال دعا ایک لاکھ جے اور لاکھ شہیدوں کا ثواب دلاتی ہے اور جنت میں ایک
   لاکھ مخل مفت بناتی ہے۔
  - 📵 مرشد پکڑے بغیر نجات ناممکن ہے۔
- اللہ نے فلال اختیارات فلال مُردے کے حوالے کردیتے ہیں، اس لئے اس
   سے مرادیں ماگلو۔

انصافاً کہو کہ اگر کسی آ دمی کے دماغ میں اس متم کے عقا کد تھونس ویے جا کیں کہ دنیا مردار ہے، سائنس گناہ ہے، سب سے اچھا لباس گدڑی

 <sup>◄</sup> بيروايت "موضوع" ب- (كشف الحفاء: ١٣١٣)

صحيح البخاري: كتاب الغسل، باب الجنب يخرج و يمشي في السوق وغيره ، رقم الحديث (٢٨١)، صحيح مسلم: كتاب الحيض، باب الدليل على أن المسلم لا ينجس، رقم الحديث (٣٧) الله صديث كي تشرك آكة ربى ہے۔

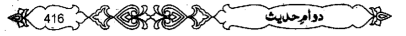
# وارمديث روارمديث

ہے۔ بہشت ہمارے پاس رہن ہو چکی ہے وغیرہ وغیرہ۔ اس کو تنظیم کی کیا ضرورت؟ جہاد کیوں کیا جائے؟

ملا تیرہ سو برس سے اس عقائد کی تبلیغ کر رہا ہے، جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ
اوہام واباطیل ملت کے رگ وریشہ میں سرایت کر گئے۔ ہر فرد دعا گواور
دعا خواں بن کر دنیائے عمل سے کوسوں دور جا پڑا۔ نہ بلندیوں کا شوق، نہ
مخت سے لگاؤ، نہ عمل سے تعلق، نہ لہو میں حرارت۔ نہ سینوں میں ترقب،
نہ نغموں میں لذت، نہ نوحوں میں اثر، پاؤں ذوق رفتار سے بیگانہ اور

ہاتھ کارلذت سے محروم۔

ہرمرض، ہرافاداور ہر حادثہ کا علاج دعا ہے کیا جاتا رہا، ۱۹۱۲ء کی جنگ عظیم میں اتحادیوں نے مار مار کرٹر کی کا حلیہ بگاڑ دیا اور ہندوستان کے دس کروڑ مسلمان " رَبَّنَا انْصُر فَا عَلَی الْقَوْمِ الْکَافِرِیْنَ "کی لمبی لمی وائی میں مانگتے رہے۔ انہیں کون سمجھائے کہ دنیا دارائعمل ہے۔ یہاں صرف عمل سے بیڑے پار ہوتے ہیں۔ سارا قرآن محنت، صبر، ابتلاء، حال سپاری اور جہاد کی طرف بلا رہا ہے اور قدم قدم پر بید و مکی دے رہا ہی جا کہ اگر تم نے عمل جھوڑ دیا ، تو ہم کسی اور قوم کو تمہارا دارث بنا ویں ہے۔ کہ اگر تم نے عمل جھوڑ دیا ، تو ہم کسی اور قوم کو تمہارا دارث بنا ویں اور اس طرح کے ایک سوبیں اور سلسلے، جب بیسب عیاش بن گئے، کام چھوڑ دیا، محنت سے کترانے گئے، تو اللہ (تعالیٰ) نے ان کی داستانِ عظمت و حشمت افسانہ بنا کے رکھ دی۔ دنیا میں ہم عمل کا ایک صلہ ہے، جو عظمت وحشمت افسانہ بنا کے رکھ دی۔ دنیا میں ہم عمل کا ایک صلہ ہے، جو کہی صورت میں اس سے جدانہیں کیا جا سکتا۔ لیکن حدیث پچھ اور بی کہی ہورت معاذ بن جبل دائی فراتے ہیں کہ میں رسول اللہ کے کہی ہوت ہے۔ حضرت معاذ بن جبل دائی فراتے ہیں کہ میں رسول اللہ کے کہی ہوت ہیں کہی ہورت معاذ بن جبل دائی فراتے ہیں کہ میں رسول اللہ کے کہی ہوت ہی کہی ہے۔ حضرت معاذ بن جبل دائی فراتے ہیں کہ میں رسول اللہ کے کہی ہوت کہی ہی ہوت کہیں رسول اللہ کے کہی ہوت کی کہی ہوت کہیں رسول اللہ کے کہی ہوت کہی ہوت کہیں کہی ہوت کہیں رسول اللہ کے کہی ہوت کی دیں کہی ہوت کے جیں کہ میں رسول اللہ کے کہی ہوت کی کہیں رسول اللہ کے کہی ہوت کی کہیں رسول اللہ کے کہی ہوت کو کھوٹ کے خوالے کی کو کی کو کو کی کھوٹ کو کی کو کو کی کی کو کو کی کہیں دیاں کو کی کو کی کی کو کی کی کو کو کی کھوٹ کی کی کی کی کی کی کو کو کی کی کو کی کو کی کی کی کو کی کی کو کی کی کو کی کی کو کی کی کی کی کی کی کی کی کو کی کو کی کی کو کی کی کو کی کی کو کو کی کی کو کی کی کو کی کو کی کی کو کی کی کی کو کی کی کو کی کو کی کی کو کی کی کو کی کو کی کی کو کی کو کی کو کی کی کو کی کی کو کی کو کی کو کی کی کو کی کو کی کی کو کی کو کی کو کی کی کی کو کی کو کی کی کو کی کی کی کو کی کو کی کو کی کی کو کی کو کی کو کی کو کی کو کی کی کی کو کی کو کی کی کو کی کی کو کی کی کی کو کی کو کی کو کی کو کی کی کو کی کو



ہمراہ ایک سواری پر تھا، آپ نے فرمایا کہ جو محص منہ سے "لا إله إلا الله" کے گا، اس پر جہم کو حرام کر دیا جائے گا۔ معاذ نے پوچھا: میں سب کو ارشاد ساؤل؟ فرمایا کہ لوگ اس پر اعتماد کر کے سست ہو جائیں گے۔ چنانچہ معاذ نے مرتے وقت بی حدیث ظاہری۔ گلا بعض علاء کہتے ہیں کہ کلمہ اسلام کا دروازہ ہے۔ جو محص اس دروازے میں داخل ہوگا، یا یوں کہتے کہ اسلامی سوسائی کا ممبر بن جائے گا، اسے لازی اسلامی کردار اختیار کرنا پڑیگا،لیکن بیفرمائے کہ رسول اللہ ظائیا نے معاذ کو اسلامی کردار اختیار کرنا پڑیگا،لیکن یوفرمائے کہ رسول اللہ ظائیا نے معاذ کو اس حدیث کی تبلیغ سے کوں روک دیا؟ کیا اسلامی کردار ستی پیدا کرتا سے جہ ہمارے اس استدلال کی تائید ایک اور حدیث سے بھی ہوتی ہے۔ اس استدلال کی تائید ایک اور حدیث سے بھی ہوتی ہے۔ (آگے مسلم والی ایک حدیث بیان کی ہے جو پہلے گزر چی ہے۔) گاراس کے بعد ابوذر ڈاٹٹو کی حدیث بیان کی ہے کہ) ابوذر کہتے ہیں کہ راس کے بعد ابوذر ڈاٹٹو کی حدیث بیان کی ہے کہ) ابوذر کہتے ہیں کہ ایک دفعہ میں آئے ضرب طائی کہتا ہے اور اس کی موت اسی عقیدے پر ہو جاتی آئی دفعہ میں آئے خضرت طائی کہتا ہے اور اس کی موت اسی عقیدے پر ہو جاتی آئی دفعہ میں آئی خضرت طائی گاراس کی موت اسی عقیدے پر ہو جاتی آئی کہتا ہے اور اس کی موت اسی عقیدے پر ہو جاتی آئی گار کیا لا الله" کہتا ہے اور اس کی موت اسی عقیدے پر ہو جاتی آئی کیون کیا گار کیا گار کیا گار کیا گیں گھر کہتا ہے اور اس کی موت اسی عقیدے پر ہو جاتی آئی کہتا ہے اور اس کی موت اسی عقیدے پر ہو جاتی گار کیا گار کیا گار کیا گار کیا گار کا گار کیا گیا گیا گیا گیا گیا گار کیا گار کیا گار کیا گار کیا گار کیا گار کا گار گار کیا گیا گیا گی کیا گار کیا گیں کیا گار کیا گیں کی کیا گار کیا

صحیح البخاري: كتاب العلم، باب من خص بالعلم قوما دون قوم كراهیة أن لا یفهموا
 ارقم الحدیث(۲۱۸)، صحیح مسلم: كتاب الإیمان، باب الدلیل على أن من مات على
 التوحید دخل الجنة قطعاً، رقم الحدیث(۲۲۸)

یعنی جس حدیث میں ذکر ہے کہ نی اکرم تاثیر نے دھرت ابوہریہ فاتی کو فرمایا کہ جوفض بھی دل کے بیتین کے ساتھ " لاإله الا الله" کی گوائی ویتا ہے، اس کو جنت کی خوشجری وے وو، جب حضرت ابوہریہ فاتین نے حضرت ابوہریہ فاتین نے حضرت عرفی الله کی گوائی صدیث سائی، تو وہ ان کو بی اکرم تاثیر کے پاس لے گئے اور بعد میں آپ تائیر نے عام لوگوں کواس صدیث کی فہر ویے ہے منع کرویا۔ (صحیح مسلم: کتاب الإیمان، باب الدلیل علی أن من مات علی التوحید دخل الجنة قطعاً، رقم الحدیث (۳)

# وارحديث بالمراجعة المراجعة الم

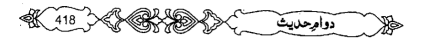
ہے، تو وہ جنت میں چلاجا تاہے، میں نے پوچھا: اگر وہ زانی اور چور ہوتو پھر؟ فرمایا: پھر بھی جنت میں جائے گا۔ میں نے تین مرتبہ یہی سوال پوچھا اور آپ نے ہر مرتبہ یہی جواب دیا، اور چوھی مرتبہ کہنے لگے۔ "علیٰ رغم انف أبى ذر" • کہ وہ جنت ہی میں جائے گا ،خواہ ابوذر کو کتی ہی تکلیف کیوں نہ ہو!

حالانکہ بعض ایس احادیث بھی ہیں، جوان احادیث کے بالکل خلاف ہیں،مثلاً:

- 🛚 غمّاز جنت میں نہیں جائے گا۔ 🖳
- تین آ دمیوں سے اللہ تعالیٰ گفتگو کرے گا، نہ انہیں دیکھے گا اور نہ ان کے گناہ معاف کرے گا، بلکہ انہیں سخت عذاب دے گا:
  - الله : دامن تسيث كر چلنے والا ـ
  - 🕲 🕳 وه : احمان كركے جمانے والا۔
  - 🚱 سوم: مجموثي قتم كها كرسودا بيجيني والا 🗝

ایک حدیث میں ہے، جو محض کسی مسلمان کا حق کھا تا ہے، اس پر جنت حرام کر دی گئی ہے۔ ایک شخص نے بوچھا: خواہ وہ حق بہت تھوڑا ہو؟ فرمایا: وہ درخت کی ایک شہنی ہو۔'' • (دو اسلام)

- صحیح البخاري: كتاب اللباس، باب الثیاب البیض، رقم الحدیث(٥٤٨٩)، صحیح
   مسلم: كتاب الإیمان، باب من مات لا یشرك بالله شیئاً دخل الجنة، رقم الحدیث(٩٤)
- صحيح البخاري: كتاب الأدب، باب ما يكره من النميمة، رقم الحديث(٥٧٠٩)، صحيح
   مسلم: كتاب الإيمان ، باب بيان غلظ تحريم النميمة، رقم الحديث(١٠٥)
- صحيح مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان غلظ تحريم إسبال الإزار ..... رقم الحديث (١٠٦)
- صحيح مسلم: كتاب الإيمان، باب وعيد من اقتطع حق مسلم بيمين فاجرة بالنار، رقم
   الحديث(١٣٧)



#### جواب

ابو ہریۃ، معاذاور ابوذر ٹرائیڈ کی حدیث کا جواب ہو چکا ہے۔ ان احادیث کا مطلب یہ ہے کہ جو محص صدق دل سے کلمہ پڑھے، ضرور ہے کہ قرآن وسنت پر عمل کرنے پر آ مادہ ہوگا، گر پھر بھی بشر ہے اور بشر سے غلطی ہوسکتی ہے۔ اگر کسی وقت اس سے اس قسم کی غلطی سرز د ہو، تو ضرور ہے کہ وہ فوری طور پر سنجل جائے۔ جیسا کہ امام بخاری پڑائشہ نے فرمایا ہے کہ غلطی کے بعد توبہ کرے اور پشمان ہو کر استغفار کرے، اور فتح الباری میں ہے کہ ابوذر رہائشہ کی حدیث کے اخیر میں یہ نفظ ہیں کہ "شم ندم واستغفر" پھر پشمان ہو کر تائب ہو جائے، تو اس صورت میں وہ جنت میں داخل ہو جائے گا۔ اور اس معنی کی تائید قرآن سے بھی ہوتی ہے، جس کا جنت میں داخل ہو جائے گا۔ اور اس معنی کی تائید قرآن سے بھی ہوتی ہے، جس کا ذکر بہلے ہو چکا ہے۔

باقی تیرہ باتیں جو ملا اور حدیثی اسلام کی طرف منسوب کی ہیں، ان کی تین قسمیں ہیں۔ اور بعض حدیثیں موضوع فسمیں ہیں۔ اور بعض حدیثیں موضوع ہیں اور بعض کا مطلب غلط بیان کیا گیا ہے:

- یں در پیدامت بخش بخشائی ہے'' بیراس امت کیلئے ہے، جومتبع ہو، نہاس امت کیلئے ، اس امت کیلئے ، جونافرمان ہو۔ حدیثوں میں اس کی تعمیم ثابت نہیں۔
- ونیا ہے وہ چیزیں مراد ہیں، جو اللہ سے غافل کریں۔ نہ مال دنیا، خواہ غافل کریں۔ نہ مال دنیا، خواہ غافل کرے۔
- " "مومن نجس نہیں ہوتا" کا تو یہ مطلب ہے کہ مومن کی عادت ہے کہ وہ نجاست سے پر ہیز کرتا ہے، اس لئے حدث اور جنابت میں بھی وہ پاک ہی رہتا ہے۔ یہ کہنا کہ"مومن جسم پر کتنی ہی غلاظت مل لے، نا پاک نہیں ہوتا" جہالت ہی

<sup>•</sup> صحيح البخاري(٥٤٨٩)



نہیں، حدیث ہے استہزاء بھی ہے!

- 🕜 صرف کلمہ پڑھنے سے نجات کا کوئی دعوی نہیں کرتا۔
- ن دنقہ اور حدیث کے علاوہ باتی علوم ناپاک ہیں۔ ' یہ فتویٰ کسی عالم کانہیں، جبکہ درس نظامی میں صرف ونحو، ادب، اصول فقہ، تفسیر، اقلیدس، حساب، علم ہندسہ موجود ہیں۔ بلکہ شاہ عبدالعزیز الطفیہ کا فتویٰ موجود ہے کہ مسلمانوں کو انگریزی سیکھنی جائے۔
- (دنیا کا سب سے بڑا عمل رات کے وقت دونفل ہیں۔' اس حدیث کا غلط ترجمہ کیا گیا ہے۔ اس کا صحیح ترجمہ میہ ہے کہ'' تمام دنیا و مافیہا سے دور کعتیں بہتر ہیں۔'' یعنی میہ دور کعتیں آخرت کا زاد ہیں۔ اس لئے وہ دنیا ہے بہتر ہیں۔
- ۔ ۔ ہر تھو خیرے کو اہل علم امیر نہیں مانتے ، اگر کسی نے غلطی کی ہے، تو تمام علماء کیوں کرمطعون تھہرے؟!
- ﴿ گُدڑی والی حدیث پر پہلے بحث ہو چکی ہے کہ یہ''صحیح'' نہیں۔ ۖ نہ علماء محققین اس قتم کی احادیث بیان کرتے ہیں۔
- الكهشميد ك ثواب والى روايات موضوعة كوبعي الل علم جو حديث سے
- يروايت انقطاع و إرمال كي وجه سے ضعیف ہے، اس روايت كے متعلق حافظ عراقي فرماتے ہيں:
   وه صحيح نہيں ہے۔ (الزهد لابن المبارك: ١٢٨٩)٥٥١)، التهجد و قيام الليل لابن أبي الدنيا: ٣٥٥)، تخريج أحاديث الإحياء للعراقي: ٣٢٦/١، السلسلة الضعيفة:
- بيروايت "موضوع" ہے۔ (الموضوعات لابن الجوزي: ٤٨/٣)، الفوائد المجموعة: ١٩٢، السلسلة الضعيفة: ١٩٢، (٩٠)



واقف ہیں، بیان نہیں کرتے۔

"مرشد پکڑے بغیر نجات ناممکن نہیں۔" یہ بھی محققین علماء کا مذہب نہیں ہے۔
 اسی طرح مُر دول کے سپر داختیارات کا ہونا بھی علماء واقف کار کا خیال نہیں۔
 اگر بعض ملآؤں نے جو بالکل جاہل تھے، ایسی باتیں کہی ہوں، تو اس کا اثر تمام دنیا کے مسلمانوں پر کیسے پڑسکتا ہے؟

مسلمانوں کی پہتی و زوال و عبت و افلاس کا جائزہ لینے کیلئے بڑے غور و فکر کی ضرورت ہے۔ ملا کی بیہ بات تو مان لی گئی کہ جہاد کو چھوڑ دیا۔ مگر ملا کا بیہ کہنا کہ اس نماز پڑھو اور روزے رکھو۔'' اس کا پچھاٹر نہ ہوا۔ حقیقت پر پردہ نہ ڈالئے۔ اصل وجہ جس کی بناء پر بیرسب عیوب مذکورہ پیدا ہوئے، پچھاور ہے۔ اور وہ بیہ کہ لوگ اندھی تقلید کے عادی ہو گئے اور قرآن وسنت میں غور و فکر کرنا چھوڑ دیا، اور بعض لوگ اس قدرآ زاو ہو گئے کہ صحابہ ڈی کھڑا اور سلف کی روش کو چھوڑ کرغور کرنے لیے۔

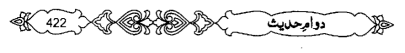
قرآن وسنت میں مجموعی نظر کرنے کے بعد ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں اور یہی آئمہ و محدثین، المحدیث اور محقین اہل سنت کا مسلک چلا آرہا ہے کہ سلسلۂ اسباب میں دعا بھی داخل ہے۔ جیسے نتائج کے ظاہر اسباب ہیں، اس طرح بعض اسباب پوشیدہ بھی ہیں ،جن کا ذکر قرآن مجید میں جابجا پایا جاتا ہے۔ مثلاً تقوی و نیکی رزق کی وسعت کا سبب ہے، جب کہ بدکاری رزق کی شکلی کے اسباب میں داخل ہے۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ تجارت، زراعت، صنعت و ملازمت کو وسعت رزق میں کوئی دخل نہیں۔ بھی بھی باطنی اور ظاہری اسباب موافق ہوتے ہیں اور بھی ان میں تعارض ہوتا ہے۔ اس تعارض ہیں بھی خلام کو ترجیح ہوتی ہے، اور بھی باطنی اسباب کو، اس کیلئے کوئی تعارض ہوتی ہوتی ہوتی ہے، اور بھی باطنی اسباب کو، اس کیلئے کوئی کے مطابق '' نتائج کا فکلنا'' اس کا نام '' سنة الله'' ہے۔ اور جیسے ظاہری اسباب کا



حاصل کرنا متیجہ کے حصول کیلئے ضروری ہے۔ اسی طرح باطنی اسباب مثلاً نماز، روزہ، ذکر اللہ اور خلق سے رحم وغیرہ کو اختیار کرنا بھی لازمی ہے۔ جیسے توپ و تفنگ کی ضرورت ہے۔ ویسے ہی ﴿ فَانْصُرُنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِيُنَ ﴾ 

ضرورت ہے۔ اسی طرح اخلاقی اصلاح اور حا کمانہ اوصاف کا پیدا کرنا بھی فرض ضرورت ہے۔ اسی طرح اخلاقی اصلاح اور حاکمانہ اوصاف کا پیدا کرنا بھی فرض





#### تير ہواں باب

# لفظ''مغفرت'' کی شخقیق

. اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ: .

' مغفرت کے معنی ہیں پردہ پوشی کے، یعنی معاف نہیں ہوتا، بلکہ اس پر روہ پڑ جاتا ہے۔ جو گناہ ہوتا ہے، اس کی سزامل جاتی ہے۔ جو محنت نہ کرے وہ ایک دفعہ فیل ہو کر سزا بھگت لیتا ہے۔ سواگر اپنی اصلاح کرے، لیعنی محنت کرے، تو اس کے گناہ (نہ محنت کرنے پر) ہرجانہ ہے۔ اس میں دو چیزیں ہوتی ہیں: ایک گناہ سے بچنا، دوم تلافی مافات کیلئے صحیح اور فطری کوشش کرنا۔ خرابی صحت کیلئے فطری کوشش عادتِ بد سے اجتناب اور ورزش وغیرہ ہے، نہ کہ ڈھول بجانا یا سُر سے ہیر را بھا پڑھنا۔ امتحان میں ناکا می کا علاج کثیف نصاب کو پڑھنا اور مضامین کو پڑھنا اور مضامین کو یاد کرنا ہے، نہ کہ باہر جاکر گڑھے کھودنا۔

لیکن بعض احادیث الیی موجود ہیں، جو تلافی مافات کیلئے غیر فطری اور مصحکہ خیز تداہیر پیش کرتی ہیں۔ حضرت عثان ڈٹاٹڈ نے چندآ دمیوں کو وضو کا طریقہ بتا کر کہا کہ رسول الله مُاٹیڈ اس طرح وضو کیا کرتے تھے۔ جوشخص اس طرح وضو کیا کرتے مقصہ اس طرح وضو کرکے دورکعت نماز پڑھ لے، اس کے تمام اسکلے پیچھلے گناہ

معاف ہوجاتے ہیں۔ (بعداری)

 <sup>●</sup> صحیح البخاري: کتاب الوضوء ، باب الوضوء ثلاثا ثلاثا، رقم الحدیث(۱۵۸)، صحیح مسلم: کتاب الطهارة، باب صفة الوضوء و کماله، رقم الحدیث(۲۲۲) ال مدیث ک ←



مطلب ہیکہ اگر کوئی شخص باپ کوقل کرنے کے بعد وضو کرکے دو رکعت نماز پڑھ لے، تو گناہ معاف ہوگیا۔ یا کوئی طالبعلم سال تجرکام نہ کرے اور آخر میں دورکعت نماز رمِڑھ لے، توسستی کا گناہ معاف ہو گیا۔ یا کوئی شخص درخت ہے کود کر ٹائلیں تڑوا لے اور فوراً دو رکعت نفل پڑھ لے، تو

٢ جب نماز مين امام ﴿ولاالضالين﴾ " كيه اورمقتدى " مين " كهيس اوران كي آمین کا وقت فرشتوں کی آمین کے وقت سے مل جائے، یعنی سب ہم نوا ہوجا ئیں، تو ان سب کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ 🏻

۔ سے کو یانی پلانے۔

س رائے سے کانٹا ہٹانے۔

 ۵۔ اور چند دعاؤں کے ورد کرنے سے بیرسارے گناہ معاف کئے جا رہے ہیں۔ ۲۔ وضو کرنے سے منہ آنکھوں اور ہاتھ پاؤں کے گناہ معاف ہوجاتے ہیں۔ (دو اسلام)

مغفرت کا مطلب ہیہے کہ گناہ معاف ہوجائے، تعنی اس کا اثر جاتا رہے۔ اس جگہ اثر سے مراد وہ اثر ہے، جواس کے صحیفے میں درج ہو چکا ہے یا اس کے

﴾ آخر میں مندرجہ ذیل الفاظ میں "عفر له ما تقدم من ذنبه" لینی ایسے شخص کے چھلے گناہ معاف كردي جاتے بين، ندكه الكے كناه، جيها كربرق صاحب مجھ رہے بين! اس حديث مين ايسے كوئى الفاظ نہیں ہیں، جن سے متر شح ہوتا ہو کہ ایسے فخص کے آئندہ سرزد ہونے والے گناہ بھی معاف کر و بے جائیں گے۔ لہذا اس کا ترجمہ " تمام اگلے پچھلے گناہ معاف" کرنا درست نہیں۔

- صحيح البخاري: كتاب الصلاة، باب جهر المأموم بالتأمين، رقم الحديث (٧٤٩)
- ② صحيح مسلم: كتاب الطهارة، باب خروج الخطايا مع ماء الوضوء، رقم الحديث (٢٤٤)



روح پر طاری ہو چکاہے۔مغفرت کے بہت سے اسباب ہیں:

#### مغفرت کے اسباب:

🗘 توبہ۔ اس کی حقیقت یہ ہے کہ پچھلے گناہ کو چھوڑ دے اور آئندہ کیلئے اس سے رک جانے کا پختہ ارادہ کرے۔

قرآن مجید میں ہے:

﴿ قل للذين كفروا إن ينتهوا يغفر لهم ما قد سلف ﴾ \* " " كافرول سے كہد ديجے، اگر وہ رك جائيں ، تو ان كے پہلے گناہوں كى مغفرت ہوجائے گی۔ "

نیکیوں سے بھی گناہ کے وہ اثرات جو دل پر چڑھ گئے ہوں، دور ہو جاتے ہیں: ﴿ إِن الحسنات يذهبن السيئات ﴾ ﴿ ''نیکیاں گناہوں کو لے جاتی ہیں۔''

گناہ کی مثال بہاری کی سی ہے۔ بہاری کے ازالہ کیلئے پر ہیز کی سخت ضرورت ہے۔ بعض بہاریاں ایسی ہوتی ہیں، جو پر ہیز سے زائل ہو جاتی ہیں۔ پھر غذا اور ہوا کی بھی ضرورت ہوتی ہے۔ بعض بہاریاں اس قتم کی ہوتی ہیں، جو صرف غذا اور ہوا کی تبدیلی اور اصلاح سے رفع ہو جاتی ہیں۔ اور بعض میں علاج بالدواء کی ضرورت ہوتی ہے۔ تو بہ بمزلہ پر ہیز کے ہے۔ نیکیاں بمزلہ غذا اور ہوا کے ہیں اور استغفار و دعا بمنزلہ علاج بالدواء کے ہے۔ دعا کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

﴿ ادعوني أستحب لكم ﴾

<sup>•</sup> الأنفال: ٣٨

<sup>🛭</sup> هود:۱۱٤

<sup>🛭</sup> غافر: ۲۰



''مجھے سے دعا کرو، میں تمہارا مقصد بورا کروں گا۔''

#### گناه کے اثرات:

گناہ کے اثرات دونتم کے ہیں:

ایک وہ طبعی نتائج جن کو مادی کہنا زیادہ مناسب ہے، جیسے نہ پڑھنے سے قبل ہو جانا، درخت پر سے کودنے سے ٹانگ ٹوٹ جانا اور باپ کوتل کرنے سے اس کے سایہ سے محروم ہو جانا۔

اور بعض اثرات جن کو''شری''کہنا زیادہ موزوں ہے۔ کیونکہ ان کا وجود شریعت سے معلوم ہوا ہے، جیسے دل کا سیاہ ہو جانا، نورِ دل کا مث جانا، برائی کی طرف راغب ہو جانا، نیکی سے متنفر ہوجانا، اللہ کی طرف سے لعنت کا اترنا، لوگوں کے دلوں میں بلاوجہ اس سے بڑی نفرت کا پیدا ہو جانا، وغیرہ وغیرہ۔

#### سناه كالمفهوم:

شرعاً گناہ اسے کہتے ہیں کہ کسی واجب کو چھوڑا جائے یا کسی ممنوع کام کو کیا جائے۔اگر کوئی شخص پھل جائے اور اس کی ٹانگ ٹوٹ جائے، تو یہ شرعاً گناہ نہیں، لیکن گرنے اور چوٹ لگنے کی وجہ سے مادی نتائج سے نہیں نج سکا۔ پھر شرعی گناہ کی بعض صورتوں میں اس کا ایک مادی اثر بھی ہوتا ہے۔

#### گناه کے اثرات کا علاج:

پھر مادی اثر کے ازالہ کیلئے مادی علاج بھی کرنا پڑتا ہے اور شری اثر کے ازالہ کیلئے شریعت کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے۔ جب انسان سے غلطی ہوتی ہے، تو اس کے علاج کیلئے شرعاً اور طبعًا پہلے اس بات کی ضرورت ہوتی ہے کہ وہ اس کام کو چھوڑ دے، جس سے وہ بیار ہوا ہے۔ پھر اس بیاری کے ازالہ کے اسباب ڈھونڈے، مثلًا



اگر کسی شخص کوحرام کاری سے سوزاک ہو گیا ہے، تو پہلے اس کیلئے لازم ہے کہ آئندہ الیی حرام کاری سے بچے۔ پھر سوزاک کے علاج میں ان ادویہ کو استعال کرے، جن سے سوزاک رفع ہوتا ہے۔ صرف مخصوص حرام کاری سے بچنا ہی کافی نہیں۔ یہاں علافی مافات سے کامنہیں چاتا۔

اگر کوئی شخص اپنے والد کو مار ڈالے، جس کی وجہ سے وہ طبعی طور پر باپ کے سایہ سے محروم ہو گیا، تو اس وقت تلافی مافات کی کیا صورت ہو گی؟ کیا اس کا آئندہ کسی کوقتل نہ کرنا، اس کے باپ کو واپس لا سکتا ہے؟ اگر کودنے سے کسی کی ٹانگ ٹوٹ جائے، تو تلافی مافات کی کیا صورت ہے۔ صرف آئندہ کودنے سے پر بیز کرنا، اس کی ٹانگ کو درست کر سکتا ہے؟ اس کیلئے الگ علاج کی الگ ضرورت ہے۔

# حقوق کی اقسام:

حقوق دو قتم کے بیں: ایک حقوق العباد اور دوسرے حقوق اللہ۔ حقوق العباد کی حلافی کی شرکی صورت یہی ہے کہان کوادا کرے یا معاف کرائے۔ اور حقوق اللہ میں تو بہ سے معافی ہو جاتی ہے۔

# سناه کی اقسام

اور گناہ بھی دونتم کے ہیں :صغیرہ اور کبیرہ۔

حچھوٹے گناہ نیکیوں سے معاف ہو جاتے ہیں اور نیکیوں سے گناہوں کا دور ہونا اس طرح ہے جس طرح ادویہ سے بیاری زائل ہو جاتی ہے۔ حدیث میں جو یہ وارد ہے کہ دورکعتوں سے گناہ معاف ہو جاتے ہیں، ان سے مراد چھوٹے گناہ ہیں نہ کہ بڑے، جیسے احادیث میں اس کی تصریح موجود ہے۔ پھر چھوٹے گناہ اس وقت معاف



 $oldsymbol{\Phi}$ ہوتے ہیں، جب بڑے گناہ نہ ہوں۔جبیبا کہ بعض روایات میں ہے۔

مغفرت کے طریقے:

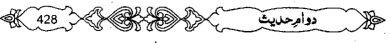
مندرجہ ذیل آیات میں اپنے خیال کے فطری طریقے گناہ کے دور ہونے کے

بتائيے:

- (إن الحسنات يذهبن السيئات ﴾ (إن الحسنات يذهبن السيئات)
   "نيكياں برائيوں كولے جاتى ہيں۔"
- - 🕜 قتل خطامین دو ماه کا روزه بتایا، پھر کہا:
- ورآن مجید میں بھی اس بات کی تصریح موجود ہے کہ اگر کبائر سے اجتناب کیا جائے ، تو صغیرہ گناہ اللہ تعالی اپنے فضل وکرم ہے معاف کردیتے ہیں: ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ الَّذِیْنَ یَجَنَبُونَ کَبَائِرَ الْاِنْہِ وَالْفَوَاحِشِ إِلَّا الْلَمْمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَفْفِرَةِ .... ﴾ (النجم: ٢٦)

  الاِنْهِ وَالْفَوَاحِشِ إِلَّا الْلَمْمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَفْفِرَةِ .... ﴾ (النجم: ٣١)

  ای طرح کی احادیث میں بھی اس بات کی صراحت موجود ہے کہ بعض اعمال کے نتائج میں جوگزا ہوں کی مغفرت ہوتی ہے، وہ ای صورت میں ہے کہ کیرہ گناہوں سے احتراز کیاجائے ، محصّ ان اعمال کے کرنے سے کیرہ گناہ وہ ای صورت میں ہے کہ کیرہ گناہوں سے احتراز کیاجائے ، محصّ ان اعمال کے کرنے سے کیرہ گناہ معافی نہیں ہوتے۔ دیکھیں: صحیح مسلم: کتاب الطهارة ، باب فضل الوضود والصلاة عقبه، رقم الحدیث (۲۲۸)، و باب الصلوات الخمس والجمعة إلی الجمعة ، و رمضان إلی رمضان مکفرات لما بینهن ما اجتنبت الکبائر۔
  - 🛭 هود: ۱۹٤
  - 🗗 البقرة: ۲۷۱



﴿ توبة من الله ﴾

"اس سے تمہاری توبہ قبول کرے گا۔"

- © قشم کا کفارہ غلام آ زاد کرنا، کھانا کھلانا یا کپڑا پہنانا ہے۔ اگر طاقت نہ ہو، تو روزہ رکھنا۔ ●
  - احرام میں شکار کے عوض قربانی کرنا ، یا روزے رکھنا ، یا کھانا کھلا نا۔
    - 🕥 ظہار میں غلام آ زاد کرنا، کھانا کھلانا، روزے رکھنا۔ 🍑
    - ﴿ وَإِن تَجْتَنبُوا كَبَائِرُ مَا تَنْهُونَ عَنْهُ نَكُفُرُ عَنْكُمْ سَيَّئَاتُكُمْ ۗ ٥

"اگرتم كبائر سے بچو كے، توجم تمهاري برائياں دوركر ديں كے۔"

﴿ إِن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك ﴾ ﴿ إِن الله لا يغفر أن يشرك كيوا جمع عاف فرما وك.''

اللہ سرک معاف بین سرنا مرک حیوا بھے چاہے معاف سرنا و ہے۔

آپ کے زدیک توبی سب غیر فطری طریقے ہیں۔ کیونکہ آپ کے ہاں فطری طریقہ صرف بیہ ہے کہ جس امر کے چھوڑنے پر اس کو سزا ملی ، اس کو کرے۔ اگر کسی کے کرنے سے سزا ملی ہے، تو اس کو نہ صرف چھوڑے، بلکہ علاج بھی کرائے۔ یہاں قرآن میں نیک اعمال کو ہی بار بار کفارے میں ذکر کیا گیا ہے۔قل، زنا، چوری وغیرہ کہاڑگناہ وضو اور نماز سے معاف نہیں ہوتے۔ اس کی صراحت احادیث میں موجود

<sup>🛈</sup> النساء:۹۲

و ويكسين:المائدة: ٨٩

<sup>€</sup> رئيس : المائدة: ٥٩

ويكيس: المجادلة:٣-٤

<sup>🗗</sup> النساء: ۴۱

<sup>6</sup> النساء:١١٦



ہے، • كم ازكم "مشكوة" بى و كھاو!!

#### توجيه:

بعض علماء نے ان ادلہ کی جو "مکفر سیئات" کے بارہ میں وارد ہیں، ایک توجیہ کی ہے، جو مادی امور سے زیادہ موزوں ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ روزے سے وہ گناہ دور ہوتے ہیں، جن کا اثر اس اثر کے منافی ہے، جو روزے سے پیدا ہوتا ہے، لینی جن گناہوں کا تعلق شہوت بطن اور فرح سے ہے، روزہ ان کا کفارہ ہوگا، کیونکہ روزہ رکھنے اور نفس پر کنٹرول کرنے سے گناہ کا میلان کم ہو جائے گا۔ اور نماز پڑھنے سے وہ گناہ دور ہوں گے، جو اللہ کی رضا کے منافی ہیں۔وقس علی ھذا!



<sup>●</sup> ويحصل: صحيح مسلم: كتاب الطهارة ، باب فضل الوضوء والصلاة عقبه، رقم الحديث(٢٢٨)، و باب الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة ورمضان إلى رمضان مكفرات لما بينهن ما اجتنبت الكبائر۔



### چود ہواں باب

#### شفاعت

## اعتراض: "قرآن کریم میں کہیں بھی ذکر نہیں کہ آنخضرت نگائی محشر میں سفارش

<sup>🛭</sup> البقرة: ٤٨

صحيح البخاري: كتاب الوصايا، باب هل يدخل النساء والولد في الأقارب، رقد الحديث(٢٦٠٢)، صحيح مسلم: كتاب الإيمان، باب في قوله ﴿ وَأَنْدُر غَشِيْرَتَلَأَ لَا الْحَديث(٢٠٤)،
 الْأَقْرَبِيْنَ ﴾ رقم الحديث(٢٠٤)



ابوہرریۃ کی حدیث میں شفاعت کا ذکر ہے۔ 🇨 مگر اس حدیث میں یوسف الیا کے پاس جانے کا ذکر نہیں، حالانکہ ان کے متعلق آنخضرت کی شہادت ہے کہ وہ سب سے زیادہ کریم ہیں۔ 🗨 تعنی "أكرم الناسي" ہیں۔اگرنسی طالبعلم کومعلوم ہو جائے کہ وہ محنت نہ کرے گا،تب بھی یا ل ہو جائے گا، تو یقیناً محنت حچپوڑ دیگا۔ احادیث شفاعت میں اس قتم کا وعدہ

آنخضرت ہے بھی کیا جا چکا ہے:

"إنا سنرضيك في أمتك ولا نسوء ك<sup>•••</sup>

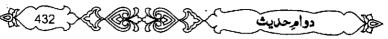
' جہم مجھے تیری امت میں راضی کریں گے اور مغموم نہ ہونے دینگے۔'' (دواسلام)

زندوں کیلئے استغفار ہے اور مردوں کیلئے دعا،منافقوں اورمشرکوں کے لیے البتہ

#### ممانعت ہے:

# ﴿ ولا تصل على أحد منهم مات أبداً ﴾

- صحیح البخاري: كتاب التفسیر، باب ﴿ ذریة من حملنا مع نوح إِنَّهُ كَانَ عَبُدًا شُكُورًا ﴾ رقم الحديث(٤٤٣٥)، صحيح مسلم: كتاب الإيمان ، باب أدني أهل الجنة منزلة فيها، رقم الحديث (١٩٤)
- صحيح البخاري: كتاب الأنبياء ، باب قول الله تعالى ﴿ وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا ﴾ رقم الحديث(٣١٧٥)، صحيح مسلم: كتاب الفضائل ، باب من فضائل يوسف عليه السلام: رقم الحديث(٢٣٧٨)
- صحيح مسلم: كتاب الإيمان ، باب دعاء النبي وَ الله الله و بكائه شفقة عليهم، رقم الحديث (۲۰۲)
  - 🗗 التوبة: ٨٤



"الركوئي منافق مرجائے، تواس كے ليے دعانه كر-"

ہروں من الرجائے ، وال سے سے رق مہروں ﴿ ربنا اغفرلنا ولا حواننا الذين سبقونا بالإيمان ﴾ ''اے ہمارے رب! ہم کو بخش دے اور ہمارے بھائيوں کو جو ہم سے پہلے ايمان ميں سبقت کر چکے ہیں۔''

جب مردے کیلئے وعا اور استغفار ثابت ہے، تو غور کرنے کے بعد یہی شفاعت کی حقیقت ہے، اور آیت ﴿ ما للظالمین من حمیم ولا شفیع ﴾ ﴿ رَفَالمُوں لِعِنَى مشرکوں کیلئے کوئی عمخوار نہیں اور شفیع نہیں ) بھی اپنے اسلوب سے بتا رہی ہے کہ غیر ظالموں (غیر مشرکوں) کی شفاعت ہوگی۔

اورایک جگه فرمایا:

﴿ فما تنفعهم شفاعة الشافعين ﴾ \* " ان فرقول كوشافعين كي شفاعت كا نفع نه بوگا-'

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان چار فرقوں کے علاوہ باتی کو شفاعت نفع دیگی۔ نفی شفاعت کی آیتوں میں مشرکین کا ذکر ہے یا کافروں کا۔ اور مغفرت کے مفید ہونے کا جہاں ذکر ہے، اس سے مراد موحد مسلمان ہیں۔

#### شفاعت كي حقيقت:

باتی یہ کہ پوسف الیا کا اس حدیث میں ذکر نہیں۔ آنخضرت علی آئی نے محشر کے دن کے تمام امور کا یہاں بیان نہیں کیا۔ صرف جو آپ کو بذریعہ کشف دکھائی دیے، وہ بتائے۔ (مسند أحمد)

<sup>0</sup> الحشر:١٠

<sup>😉</sup> غافر:۱۸ ً

<sup>🗗</sup> المدثر:٤٨

433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (433 - (1) (4

باقی رہی ہے بات کہ شفاعت سے لوگ گناہ پر دلیر ہو جا کیں گے، غلط ہے۔
کیونکہ شفاعت بے نماز کی نہیں ہوگی، بلکہ نمازی کی ہوگ۔ پھر شفاعت فدکور اس
وقت شروع ہوگی، جب گناہگار جہنم میں جا چکے ہول گے۔ پھر سب کے سب ایک
ہی بار نہیں لکالے جا کیں گے، بلکہ متعدد دفعہ میں لکالے جا کیں گے۔ کوئی پہلے اور کوئی
پیچھے، اس کی یہی وجہ ہوگی کہ گناہ کے مراتب مختلف ہوں گے، پس جولوگ سب سے
پیلے تکالے جا کیں گے، باوجود نمازی، روزہ دار اور حاجی ہونے کے بعض کبائر کی بناء
پراتی دیر جہنم میں رہیں گے۔ اس سے پہلے میدان محشر میں اور اس سے پہلے عالم
برزخ میں سراا شا چکے ہوئے۔ شفاعت کے باوجود اگر گناہگار کو اتنی سراکا ڈر ہو، تو
کر گناہ کی دلیر ہوسکتا ہے؟

اگر بہ نظر غور و یکھا جائے، تو حقیقت بیں شفاعت آتخضرت مالی الله کی اتباع کی اتباع کی صورت ہے، یعنی گناہ کی سزا دوقتم کی ہے۔ ایک اس گناہ کی حقیقت اور مرتبہ کے لحاظ سے ۔ اور ایک اس لحاظ سے کہ وہ تبع ہے۔ ظاہر ہے کہ تبع اور مجرم برابر نہیں ہو سکتے۔ مثل فرض سجیح کہ ایک گناہ کی سزا فی نفسہ ایک متبع کی سزا میں تحقیف ہونی چاہئے۔ مثلاً فرض سجیح کہ ایک گناہ کی سزا فی نفسہ ایک سال ہے، مگر تبع ہونے کی بناء پر اس کی سزا ایک ماہ ہے۔ پس گیارہ ماہ جو سزا میں تخفیف ہے وہ اتباع کی وجہ سے ہے۔ بیا اتباع چونکہ آنخضرت مالی کی ہے۔ اس واسطے یہ تخفیف قیامت کے دن شفاعت کی صورت میں ظاہر ہوگی، جس سے واسطے یہ تخفیف قیامت کے دن شفاعت کی صورت میں ظاہر ہوگی، جس سے اضاح سے تخفیف قیامت کے دن شفاعت کی صورت میں ظاہر ہوگی، جس سے اضاح سے قائدیت کا بھی!





# بندر ہواں باب

# ''قرآن سے متصادم احادیث''

"قرآن میں ہے: ﴿لا إكراه في الدين﴾ • (دين ميں كوئى جبر نہيں) ايك حاكم كيلئے ضرورى ہے كہ وہ اپنى قلم و میں امن قائم كرنے كے لئے جرائم كا استيصال كرے۔ اس كيلئے تلوار استعال كرے۔ اس نازك فرض كو سجھنے كيلئے بيآ بيت پڑھيے:

﴿ و قاتلوهم حتى لا تكون فتنة و يكون الدين كله لله ﴾ 
"" من كفار سے اس وقت تك الرو، جب تك بدامنى فتم ند مو جائے، اور تمهاما
قانون قلمو ميں نافذ ند موجائے"

وین کے دومعنی ہیں:

أول: ضابطة اسلاى -

له دوم: اس ضابطه کا وه حصه جس کا نفاذ قیام امن کیلیے قلمرو میں ضروری ہے۔ مہل حدیث:

اب بيرحديث ملاحظه مو:

(( أمرت أن أقاتل الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ويقيموا الصلوة ويؤتوا الزكوة فإذا فعلوا

١٠٤٠ البقرة: ٢٥٦

<sup>€</sup> الأنفال:٣٩



ذلك عصموا مني دماء هم و أموالهم إلا بحق الإسلام وحسابهم على الله))

روسی میں میا گیا ہے کہ میں لوگوں سے اس وقت تک جنگ کروں، جب تک وہ خدا کو ایک جان کر میری رسالت کا اقرار نہ کریں اور صلوٰ ہ وزگوٰ ہ تک وہ خدا کو ایک جان کر میری رسالت کا اقرار نہ کریں اور صلوٰ ہ وزگوٰ ہ کے پابند نہ ہو جائیں۔ اگر وہ ان باتوں کو مان لیس، تو چیر میں ان کی جان و مال سے کوئی تعرض نہیں کروں گا۔ باں جان و مال میں اللہ کے حقوق کسی طرح ساقط نہیں ہوں گے۔''

يه حديث كى طرح كمحل نظر ب

اول: قرآن علیم نے بدامنی کو رو کئے اور مظالم کے انسداد کیلئے جہاد کا تھم دیا ہے، ندکہ قرآن کی تعلیم زبردتی منوانے کیلئے۔ لیکن اگر مندرجہ ذیل صورتوں میں سے کوئی پیدا ہو جائے تو جنگ فتم کردو:

اول: جب بدامنی اور فتنه فتم ہو جائے۔

روم جب رشمن سے صلح ہوجائے:

و إن حنحوا للسلم فاجنع لها ..... الله فاجنع لها ..... الله و السلم فاجنع لها .... الله و الله و الله الله و ال

سوم: جب وه جزیر دینے پر راضی ہو جائے: پر

﴿حتىٰ يعطو الحزية..... ﴾

صحيح البخاري: كتاب الإيمان ، باب ﴿ فَإِنْ تَابُواْ وَ أَقَامُواْ الصَّلَاة.....﴾ رقم الحديث(٢٥) صحيح مسلم: كتاب الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، وقم الحديث(٢٢)

<sup>📵</sup> الأنفال: ٦١

<sup>🗗</sup> التوبة: ٢٩



''یہاں تک کہ جزیدادا کرنے پرراضی ہوجائیں۔''

چہارم: جب وہ اسلام قبول کرے:

﴿ فإن تابوا وأقاموا الصلوة وآتوا الزكوة فحلوا سبيلهم ﴾ • « تعنى وه توبد كرنے كے بعد اگر صلوة و زكوة كے پابند ہو جائيں، تو پھر ان كے سامنے سے ہے جاؤ۔''

سورہ توبہ کی ابتدائی آیات میں مشرکین سے اعلان جنگ کی وجہ یہ نہیں بنائی گئی کہ وہ مسلمان نہیں تھے۔ بلکہ یہ کہ انہوں نے تمام معاہدات توڑ

ریخ:

نیزان کے متعلق کہا گیا ہے:

﴿ فَأَتِمُّوا إِلَيْهِمْ عَهْدُهُم ﴾

'' تم بھی ان معاہدوں کو پورا کرو۔''

اورساتھ ہی بیرعایت دی گئی کہ اگر کوئی مشرک تمہارے ہاں بناہ لینے کے لیے کے، تو انکار نہ کرو۔ چونکہ بیحدیث لوگوں کو بہ جبر مسلمان بنانے کیلئے جہاد کا حکم دیتی ہے اور قرآن کی تعلیم سے متصادم ہوتی ہے، اس لئے اس کے اس کے صحت مشتبہے۔' (دو اسلام: ۲۹٤)

🛈 التوبة:٥

🛭 التوبة: ١٣

🗗 التوبة: ۽



#### جواب:

سورہ توبہ کی آیت اور حدیث دونوں کے الفاظ ملتے جلتے ہیں۔ آیت میں بھی عایت قال تین چیزیں ذکر کی ہیں۔ توبہ (یعنی توحید اور رسالت کی شہادت) اور پابندی صوم وصلوٰۃ .... حدیث میں بھی یہی تین چیزیں ہیں۔ توحید ورسالت کا اقرار اور صلوٰۃ و زکوٰۃ کی پابندی۔ اگر سورہ توبہ میں مراد خاص مشرکین ہیں، تو حدیث میں بھی "الناس" سے مراد وہی گروہ ہے۔ کیونکہ "الف لام "عہد کا ہے۔ اس جواب سے دوسرااعتراض بھی اٹھ گیا۔

#### اعتراض:

روم: آنخضرت مُلْقِیْم نے معاذبن جبل بھٹی کو اہل بحرین کی طرف جزیہ وصول کرنے کے لئے بھیجا تھا، • حالانکہ وہ لوگ غیرمسلم تھے اور اس حدیث کی رؤسے ان کے خلاف جہاد کرنا جائے تھا۔''

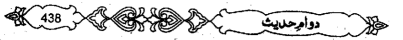
#### جواب

لیکن چونکہ''الف لام'' عبد کا ہے، لبذا اہل جزیہ اس سے خارج ہیں۔ اس طرح تیسرااعتراض بھی اٹھ گیا۔

# اعتراض:

سوم حضور عليال في جنگ خيبر مين حضرت على والفؤاس فرمايا تها:

<sup>•</sup> صحیح البخاري: أبواب الجزیة والموادعة، باب الجزیة والموادعة مع أهل الذمة والحرب، رقم الحدیث (۲۹۸۸)، صحیح مسلم: کتاب الزهد والرقائق، رقم الحدیث (۲۹۲۱)، اس حدیث میں بیروکر سے کوئی اکرم تابیج نے حضرت ابوعبیدہ بن جراح کو بحرین کی طرف جزیہ لینے کے لیے بھیجا تھا۔ والله اعلم



((نیم ادعهم إلى الإسلام ..... لأن يهدى بك رجل واحد خير لك من حمر النعم)) ((پيرتم أنبيں اسلام كى طرف دعوت دواور يادركھو، ايك انسان كا ہدايت پا جانا بھى تمہارے لئے سرخ اونۇل ہے بہتر ہے۔'' پنبيں فرمايا كەغىرسلم كونل كر ڈالو(جب تك مسلمان نه ہوجائے، جنگ جارى ركھو)

جواب:

اس کئے حدیث خاص ہے۔اس طرح چوتھا اعتراض بھی اٹھ گیا۔ عمر ہض:

چہارم: "مؤطا" میں فدکور ہے: ایک اعرابی نے حضور مُلَیُّما کے ہاتھ پر بیعت کی اور پھر کہنے لگا: میں بیعت کو تو ژبا ہوں، تین مرتبہ یہی بات دوہرائی۔لیکن آپ ٹائیڈا نے کوئی جواب نہیں دیا۔ اس کے بعد وہ اٹھ کر چلا گیا۔ تو آپ ٹائیڈا نے فرمایا: مدینہ ایک بھٹی کی طرح ہے، جہال دھاہے'' باقی رہ جاتی ہے اور کثافت نکل جاتی ہے۔' €

#### جواب:

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب الجهاد والنبير، باب دعاء النبي بَنَاتُم إلى الإسلام..... ، وقم الحليم المحليم (۲۷۸۳)، صحيح مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل علي بن أبي طاله وقم الحديث (۲۷۸۳)

صحيح البخاري: كتاب الأحكام، باب بيعة الأعراب، رقم الحديث (٦٧٨٣)، صحيح
 مسلم: كتاب الحج، باب المدينة تنفي خبثها، رقم الحديث (١٣٨٣)، العوطا: ٨٨٦/٢

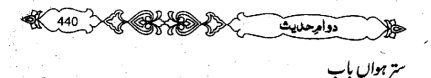


ہے بھی اس کی غرض ہجرت پر بیعت مراد تھی، نه اسلام پر۔للندا اعتراض الطل ہے۔

پی اس پر جومقرع ہے کہ بیر حدیث "من بدل دینه فاقتلوه (جو مخص اسلام چھوڑ دیا سے مارڈالو) موضوع ہے۔''باطل ہوا! اس مسئلہ پر پہلے بحث ہو چکی ہے۔



 <sup>◘</sup> تصحيح البخاري : كتاب الجهاد والسير، باب لا يعذب بعذاب الله، رقم الحديث (٢٨٥٤)



# تقذير

اس کا خلاصہ بہہے:

" تقدیر کی حقیقت بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس جہاں کو ایک خاص نظام میں مربوط کر دیا ہے۔ علت ومعلول، سبب ومسبب کا سلسلہ بنا دیا ہے۔ ہر زمانے میں کا بلی کا تیجہ ناکامی، محنت کا کامیابی، بدا جمالی کا رسوائی، جہالت کا ذلت، علم کا عُرت، عبادت کا پاکیزگی اور بلند کردار کا رفعت رہا ہے۔ یہ نتائج کسی قوم، کسی عقبیدے، کسی دعا، کسی منتر، کسی چلنے، یا کسی عبادت کی وجہ سے نہ آج تک بدلے اور نہ آئندہ بدلیں گے۔ انسان عبادت کی وجہ سے نہ آج تک بدلے اور نہ آئندہ بدلیں گے۔ انسان اعمال کے انتخاب میں آزاد ہے۔ وہ چاہ تو شریف بنے یا شریر مختی یا کا مام قضائے کا اللہ کیا۔ اور ایک کا نام قضائے اللہ ہے۔

کافر ہے تو تقدر پر کرتا ہے بھروسہ مومن ہے تو آپ ہے تقدر الی!

و من القدر کا قرآنی مخیل۔اب ذرا حدیثی مخیل ملاحظہ ہو: پیرتھا تقدر کا قرآنی مخیل۔اب ذرا حدیثی مخیل ملاحظہ ہو:

حضور فرماتے ہیں کہ نطفہ رحم میں پہنچ کر چالیس دن کے بعد منجمد ساخون بن جاتا ہے، پھر وہ اوتھڑے کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ اس کے بعد اللہ ایک فرشتے کو بھیجتا ہے کہ جاؤ اور اس لوتھڑے کے اعمال زندگی، رزق،

موت اور سعادت و شقاوت کا فیصلہ ابھی لکھ لو۔ اور اس کے بعد اس

دوام حديث ١٩٤٨

میں روح پھونگی جاتی ہے۔ 🍑

یں روں بات بہلے ہی لکھ لیا جاتا ہے، تو پھر اللہ تعالیٰ نے انسانی ہدایت اگریہ فیصلہ پہلے ہی لکھ لیا جاتا ہے، تو پھر اللہ تعالیٰ نے انسانی ہدایت کے لیے اتنے پیامر کیوں جھیج، بیثار اقوام کوغرق کیوں کیا اور چور کے ہاتھ کیوں کا لیے ؟

آج ساری دنیائے اسلام حدیثی تقدیر کے مہلک تصور میں گرفتار ہے۔ ہر جگدیث رہی ہے اور پھر بھی اس وھن میں مست ہے کہ اللہ کی مرضی میں کیا کرسکتا ہوں'' (دو اسلام)

### جواب: تقدیر کی حقیقت

اس میں کوئی شبہیں کہ تقدیر سے جر لازم نہیں آتا۔ کیونکہ تقدیر حقیقت میں سلسلہ علت و معلول اور سبب و مسبب کے مجموعہ کا نام ہے۔ پھراس کے علم کا جو باری تعالیٰ کو حاصل ہے، پھراس کی کتابت کا، پھراس کی قدرت کی تاثیر کا۔ یعنی جہاں میں جو پھھ ہوتا ہے، اس کیلئے ایک سبب موجود ہوتا ہے۔ جس کے پورا ہونے سے وہ شے وجود اختیار کرتی ہے۔ اس کیلئے ایک سبب موجود ہوتا ہے، تو بیماری (جو نظام جسم کے بگاڑ کا نام ہے) کسی سبب سے ہوتی ہے۔ جب وہ سبب اپنے اس نصاب پر پہنچ جاتا ہے، نظام جسمانی میں اس کے ہوتی ہے۔ جب وہ سبب اپنے اس نصاب پر پہنچ جاتا ہے، نظام جسمانی میں اس کے مقابلہ کی طاقت نہ ہو، تو بیماری نمودار ہو جاتی ہے۔ اور بیسب بھی دراصل کی اور شے سے مقابلہ کی طاقت نہ ہو، تو بیماری نمودار ہو جاتی ہے۔ اس طرح بیسلہ باختی میں جاتا ہے اور انسان جو کام کرتا ہے، پہلے اس کواس کاعلم ہوتا ہے۔ پھر شوق، پھر ارادہ۔ اور ارادہ سے اور انسان جو کام کرتا ہے، پہلے اس کواس کاعلم ہوتا ہے۔ پھر شوق، پھر ارادہ۔ اور ارادہ سے موتا ہے۔ پھر شوق نام کرتا ہے، پہلے اس کواس کاعلم ہوتا ہے۔ پھر شوق، پھر ارادہ۔ اور ارادہ سے ارادہ سے، اور علم سنے، دیکھنے اور غور کرنے سے حاصل ہوتا ہے۔ اور شوق سے۔ اور شوق سے، اور علم سنے، دیکھنے اور غور کرنے سے حاصل ہوتا ہے۔ اور شوق سے۔ اور شوق سے۔ اور شوق سے، اور علم سنے، دیکھنے اور غور کرنے سے حاصل ہوتا ہے۔ اور شوق

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب بد, الخلق، باب ذكر الملائكة ، رقم الجديث (٣٠٣٦)، صحيح
 مسلم: كتاب القدر، باب كيفية خلق الأدمي في بطن أمه ، رقم الحديث (٢٦٤٣)

ے پیدا کرنے میں کسی فعل کے منافع کے نصاب مخصوص کو دخل ہوتا ہے۔ بعض آدی اسے ہوتے ہیں کہ ان میں معمول منفعت سے شوق پیدا ہو جاتا ہے اور بعض معمولی منفعت سے متاثر نہیں ہوتے۔ یہی حال تمام اسباب کا ہے۔ بیسلسلۃ اسباب اوران کے نتائج اللد تعالى كومعلوم بين- اور اس نے اس علم كوغيب مين منصبط كر ديا ہے اور پھر اس كسارے نظام كا ربط اللہ تعالى كساتھ قائم ہے۔ اس ربط كى بناء يراللہ تعالى كى قدرت کواس سارے جہال کے وجود اور تغیر میں دخل ہے اور ای کا نام "تقدیر" ہے۔ انسان واقعی خود مخار ہے، جاہے مومن بے، جاہے کافر بے۔ تقدیر صرف نتا مج کا نام نہیں، بلکہ اسباب اور نتائج کے مجموعہ کا نام ہے۔ حدیث میں جو ذکر ہواہے، وہ بھی تقدیر کا ایک حصہ ہی ہے، اگر ادویہ کے افعال وخواص کا ذکر ہے، تو وہ بھی تقدیر کا حصہ ہے۔ اگر انسانی مزاج کی بحث ہے، تو وہ بھی تقدیر کی بحث ہے۔عناصر کے افعال وخواص بھی تقدیر کی بحث کا َجزو ہیں۔ پھر پیر کہنا کہ اللہ تعالیٰ ان سب چیزوں کو علی از وقت جانیا ہے، یہ بھی تقدیر میں داخل ہے اور اللہ کے سہارے سارا جہاں قائم ہے۔ یہ بھی ای تقدر کا ایک شعبہ ہے۔ جب سارا جہاں اس کے سارے وائم ہے ت اس کی قدرت کواس میں دخل ہے۔ تقدیر ایسی چیز نہیں، جس کے ماننے پرانسان اپنے آپ کومجبور پائے، بلکہ یہ ایک علم کا نام ہے، جب ہم تھجور کی ایک مشلی کو دیکھتے ہیں، تو كهه كي بين كه سي تفلى اگر اس قتم كى زمين ميں بوئى جائے، تو اتنے عرصه ميں اس میں فلاں فلاں تغیرات ہوں گے اوراتنی مدت کے بعد پیرپھل دے گی اور اس کا پھل

گندم از گندم بروید جو ز جو ا از مکافات عمل غافل مشو! ای طرح نطفه بھی تشکی کی طرح اپنے اندر وہ تمام امور لئے ہوتا ہے، جن کا

میشها ہوگا یا کڑوا؟

دوام حدیث کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد. استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کی استان کرد. استان کی استان کرد. استان کی استان

ظہوران کے نشو ونما میں اخیر تک ہوتا رہتا ہے۔ لینی یہ نطفہ یہ تغیرات اختیار کریگا اور
فلاں وقت باہر آئے گا، پھراس کا نشو ونما اس نجے پر ہوگا ، پچپن میں اس کا رنگ،
اس کی شکل اور اس کے جذبات اس قتم کے ہوئے۔ تنی ہوگا، یا تنجوں، دلیر ہوگا، یا
بردل وغیرہ وغیرہ۔ اللہ تعالیٰ کا علم بہت وسیج ہے۔ اس کے علم میں تمام امور جزئیہ
آ جاتے ہیں۔ اگر فرشتہ اللہ تعالیٰ کے علم ہے اس نظفہ کی حالت میں مدد لے، تو سب
پھر قبل از وقت معلوم کرسکتا ہے۔ گر باوجود اس کے انسان مجور نہیں ہوتا، کیونکہ علم
معلوم کے تابع ہوتا ہے، اس کے لئے علت وسبب نہیں ہوتا۔ پس سلسلۃ اسباب اپنی
جگر جیسے پہلے تھا، ویسے اب ہے۔ جیسے پہلے انسان مختار تھا، ویسے اب بھی مختار ہے۔
جو چاہے کرے، حدیث انسان کو سست نہیں کرتی۔ ہاں اتنی بات ضرور ہے کہ بعش
وگر جہالت کی بناء پر سست ہو جاتے ہیں۔ اگر حقیقت حال کو دیکھیں، تو دلیر ہو
جا کمیں۔ کیونکہ نقذیر سے قرآن نے یسبق دیا ہے کہ مصیبت اور موت سے انسان کو
مفرنہیں۔ اس واسطے مصیبت اور موت کے اندیشہ سے اپنی کوشش ترک نہیں کرنی
عاشے فرمایا:

﴿ما أصاب من مصيبة في الأرض ولا في أنفسكم إلا في كتاب من قبل أن نبرأها إن ذلك على الله يسير 0 لكيلا تأسوا على مافاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم ﴾ ◘ "بومصيبت زمين من يا تهارى جان من آك، تو بم نے اس كوال

<sup>●</sup> آج جنیاتی سائنس نے مید حقیقت دریافت کر لی ہے کہ ایک انسان کا Genetic code (جنیاتی رمز) مختلف ہوتا ہے جس پر اس کی خصوصیات درج ہوتی ہیں اور اس کے مطابق اس کے جہم کی نشودنما ہوتی ہے جس کے لیے DNA شیث کروایا جاتا ہ (اگر پیداضا فید مناسب جھیں تو لگالیں؟)

<sup>🗗</sup> الحديد: ٢٢-٢٢



کے ہونے سے پہلے لکھ دیا ہے اور بداللہ پر پھی بھی مشکل نہیں۔ بداس لئے کہتم سے کوئی شے فوت ہو جائے، توغم نہ کرواور اگر پھیل جائے، تو زیادہ خوش نہ ہو جاؤ۔''





### الخفار ہواں باپ

#### متضاداحاديث

اس باب میں بخاری کی ایک حدیث لکھی ہے، جس سے عورت کے مرتبہ پر استدلال کیا ہے۔ مگر افسوں کہ ترجمہ پر نظر ٹانی نہیں گی۔ ہما

#### چنانچه لکھتے ہیں:

چا چہ سے ہیں۔ ''آ مخضرت(مَالَیْظِ) نے دوران تقریر فرمایا کہ جو تین بچے پیدا کرے گی،

الله اسے نارِجہنم سے بچا لے گا۔ ایک عورت نے کہا: دو بچوں والی؟ فرمایا:

رو والی بھی جنت میں جائے گی۔(بعداری:۲۰/۱)

رورین میں ب سیسی بات میں وہ روں ہے۔ بالکال درست فرمایا تھا حضور نے، سارا قرآن شاہد ہے کہ انسانی خدمت بہت ہوے اجری مستحق ہے۔ تو کیا بچوں کی تولید وتربیت انسانی خدمت نہیں؟ (دواسلام: ۳۰۵)

#### جواب:

# اس مدیث کاصح ترجمہ یہ ہے کہ' جوعورت تین بچے اگلے جہال میں بھیج چک

● صحیح البخاري: كتاب العلم، باب هل یجعل للنساه یوم علی حدة في العلم، رقم الحدیث (۱۰۱)، صحیح مسلم: كتاب البر والصلة والادآب، باب فضل من یموت له و لد فیحنسبة ، رقم الحدیث(۲۳۳) مدیث كے الفاظ یہ بین: "ما منكن امرأة تقدم ثلاثة من ولدها إلا كان لها حجابا من النار ...... "برق صاحب نے اس مدیث كا ترجم غلط كیا ہے، جس كي وجہ ہے ان كو مدیث میں تعارض محموں ہورہا ہے ، مؤلف راستان نے اس كي تفصيل آ كے بيال كي وجہ ہے ان كو مدیث میں تعارض محموں ہورہا ہے ، مؤلف راستان نے اس كي تفصيل آ كے بيال كي وجہ ہے۔

# وامرحديث كرا المحالية المحالية

ہو، لعنی مر گئے، تو وہ بچے اس کیلئے جہنم سے حجاب بن جائیں گے۔' چنانچہ یمی روایت (۱۱۷۱) میں ہے۔جس کے لفظ یہ جیں:

(( أيما أمرأة مات لها ثلاثة من الولد كانوا لها حجابا من

و جس عورت کے تین بچے مرجائیں، تو وہ اس کیلئے آگ سے حجاب ہو

واتے ہیں۔''

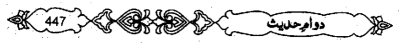
مر مصنف نے تولید کے معنی سمجھ لئے ہیں اور اس سے عورت اور مال کی فضیلت تولید کے اعتبار سے مجھی ہے!

### دوسری حدیث:

پراس کے بعد بیر صدیث ذکر کی ہے: ((الحنة تحت أقدام أمهاتكم))

<sup>●</sup> صحیح البخاری: کتاب الجنائر، باب فضل من مات له ولد فاحتسب ، رقم الحدیث (۱۹۹۲)، اس سے ماقبل حدیث کے الفاظ یہ ہیں .....یتوفی له ثلاث لم يبلغوا الحدیث ..... ، جو صراحا ولالت کرتے ہیں کہ ورت کی بیفنیات اس کے تابالغ بچوں کی وفات کی وجہ ہے ا

ان الغاظ كم ساته بي مديث ثابت ثيل بي ويكس الكامل لابن عدى ٣٤٧٦ (١٨٢٩)، المقاصد الحسنة: ٢٨٧، كشف الخفاء: ٢١/٢ (١٠٧٨)، السلسلة الضعفة: ٢٩٥٥ المقاصد الحسنة: ٢٨٧، كشف الخفاء: ٢١/٢ (١٠٧٨)، السلسلة الضعفة: ٢٩٥٥ كناب البي معنول من رسول اكرم طاقيًا سي يه مديث ثابت بي ويكس : سنن النسائي: كتاب الجهاد، باب الرخصة في التخلف لمن له والدة، رقم الحديث (٢١٠٤)، سنن ابن ماجه : كتاب الجهاد، باب الرجل يغزو وله أبوان ، رقم الحديث (٢٧٨١)، مسند المحديث (٢٧٨١)، مسند البيه عني : ٢١٨٩، شعب الإيمان: ١٧٨/١) المعجم الكبير: ٢٨٩/٢، الجامع للخطيب: ٢١٧٧، الأحاد والمثاني (٥٨/٣)



'' جنت تمہاری ماؤں کے یاؤں تلے ہے۔''

اس کے بعد ایک اور حدیث لکھی ہے، جوان کے خیال میں پہلی حدیث کے

متعارض ہے، وہ حدیث بیرہے:

((أريتِ النار فإذا أكثر أهلها النساء)) 🕊

''آنخضرت فرماتے ہیں کہ میں نے جہنم کو دیکھا، تو اس میں اکثر آبادی عورتوں کی نظر آئی۔''

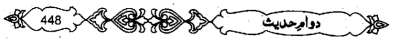
لین ایک طرف تو دو بچوں والی ماؤں کو جنتی بنایا جا رہا ہے، بلکہ ساری جنت ماں کے قدموں میں سینکی جا رہی ہے اور دوسری طرف اس کے جہنمی ہونے کا ڈھنڈورا بیٹا جا رہا ہے۔ (دو اسلام:۸۰۸)

#### جواب:

ماں کی خدمت میں بچے کو جنت ملتی ہے۔ اگر مال کے عمل اچھے نہ ہول، تو اس صورت میں ماں جنت میں نہیں جا سکتی۔ اور اگر سمی مسلمان عورت کے تین یا دو بچے مر جائیں اور وہ صبر کرے، تو جنتی ہے۔ اس سے بید لازم نہیں آتا کہ جو عورت برزبان اور خاوند کی نافر مان ہو، وہ بھی جنت میں چلی جائے!

جس صورت میں یہ ذکر کیا ہے کہ میں نے آگ میں عورتوں کو زیادہ دیکھا ہے،
اس میں اس کی دجہ بھی بیان کی ہے کہ اسکی دجہ خاد تدکی ناشکری اور بدز بانی ہے۔ جو
عورت صابرہ ہوگی، لامحالہ وہ بدز بان نہیں ہوسکتی، نہ خاد ندکی نافر مان ہوسکتی ہے۔
اس حدیث کا یہ مطلب بھی نہیں کہ ہمیشہ جہنم میں اکثر عورتیں ہی ہوگی۔ بلکہ یہ
آپ نافیا نے اپنا کشف بتایا کہ مجھے ایسا نظر آیا اور اس کی دجہ بھی بتائی، لین یہ

 <sup>●</sup> صحیح البخاري: کتاب الإیمان، باب کفران العشیر و کفر دون کفر، رقم الحدیث (۲۹)، صحیح مسلم: کتاب العیدین، رقم الحدیث(۸۸٤)



بات ان کیلئے جہنم کا سبب بن عتی ہے۔ اگر دوسرے اسباب اس کے خلاف جمع ہو جا کیں، تو جنت میں جا سکتی ہیں، بلکہ بعض احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ مردول سے عورتیں دوگئی جنت میں ہول گی۔ •

آ کے ایک مدیث ذکر کی ہے،جس میں بیر ذکر ہے کہ

"اگر کوئی شوہر اپنی بیوی کو اپنے بستر کی طرف بلائے اور وہ انکار کر دے اور شوہر ناراض ہو کر رات گذارے، تو اس عورت پر فرشتے صبح تک لعنت

مجيجة ريخ ہيں۔'' 🗨

اس حدیث کے بعد فضول باتیں لکھی ہیں، لب ولہد، طرز کلام، بالکل سوقیاند ہو

گیا ہے۔قرآن مجید سے بھی اس مدیث کی تائید ہوتی ہے:

﴿ فَالْصَالَحَاتَ قَنْتُتَ ..... ﴾

'' نیک بیبیاں وہ ہیں، جو خاوند کی فرما نبردار ہول۔''

﴿ الرحال قوامون على النساء ﴾ \* "مردعورتوں برعاكم بيں-"

حاکم یا امیر کا مطلب ہوتا ہے کہ اس کی اطاعت کی جائے۔

# تيسري حديث:

اس کے بعد دومتعارض حدیثیں لکھی ہیں:

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب بدء الخلق، باب إذا قال أحدكم آمين..... ، وقم الحديث (٣٠٦٥)، صحيح مسلم: كتاب النكاح، باب تحريم امتناعها من فراش زوجها، وقم الحديث(٣٠٤٦)

<sup>🛭</sup> النساء: ٣٤

<sup>6</sup> مصدر سابق



#### ورخت كاشا:

حضرت ابوبکر بھاتھ نے اپنے عہد خلافت میں یزید بن ابوسفیان کو ایک فوج
کا سالار بنا کرشام کی طرف روانہ کیا، تو ساتھ مندرجہ ذیل ہدایات بھی دیں:
سی عورت، بچے اور بوڑھے کو قتل نہ کرنا، کوئی کھل والا درخت نہ کا شا
کین بخاری میں نہ کور ہے کہ حضور نے بی نضیر کے پچھ درخت جلا دیے اور
سیحھ کائے کر رکھ دیے۔(بحاری:۲۱/۲) میں اگر حضور نے ایسا کیا ہوتا، تو
حضرت صدیق آپ کی سنت کو ضرور زندہ رکھتے۔(دو اسلام: ۲۱۱)

#### جواب:

ضرورت کے وقت درختوں میں دشمن پناہ لیں، تو الی حالت میں درختوں کا کاٹنا جائز ہے، ویسے منع ہے۔ بی تھم قرآن مجید میں ہے:

﴿ ما قطعتم من لينة أو تركتموها قائمة على أصولها فبإذن الله وليحزي الفاسقين،

''اگر (مصلحت سمجھ کر) تم کوئی درخت کاٹو یا اس کو اس طرح جڑوں پر کھڑا رہنے دو (اگر مناسب ہو) تو اس میں اللہ کی اجازت ہے اور فاسقوں کی رسوائی ہے۔''

اعتراض كرتے وقت قرآن بھي نہيں ويکھتے ، يا جانتے ہی نہيں!

المؤطا: ٢/٧٤٤ (٩٦٥)، سنن البيهقي: ٩/٩٨-٩٠

صحیح البخاري: كتاب المزارعة ، باب قطع الشجر والتخل، رقم الحدیث (۲۲۰۱)؛
 صحیح مسلم: كتاب الجهاد، باب جواز قطع أشجار الكفار و تحریقها، رقم الحدیث (۱۷٤٦)؛

<sup>€</sup> الجشر: ٤



# چوهی حدیث: آگ سے عذاب دینا:

''ایک حدیث میں آگ کے عذاب کی ممانعت ہے اور اس کی وجہ آخضرت اللہ کا کے عذاب کی ممانعت ہے اور اس کی وجہ آخضرت اللہ کا کام ہے''(بحاری)

اور ایک دوسری حدیث میں ہے کہ جب ایک جماعت مسلمان ہو کر آنخضرت مُلَّیْم کی اونٹیوں کو چرا کر لے گئے اور چرواہے کونل کر گئے ، تو آپ نے انہیں مندرجہ ذیل سزائیں دیں:

- 🗓 پہلے ان کے ہاتھ یاؤں کائے۔
- 🛭 پھرلوہے کی سلاخیں گرم کر کے ان کی آئکھوں میں پھیریں۔
- ا اس کے بعد گرم ریت پر پھینک دیا۔ وہ تڑپ تڑپ کر پانی مانگتے رہے، لیکن کی نے نہ دیا اور ہلاک ہو گئے۔ ﴿ یہ بیر جی رحمۃ للعالمین کی شان ہے بعید ہے۔ ہاں باغیوں کے لئے چارسزائیں ہیں، آل کر دیئے جائیں، یا سولی دیئے جائیں یا ان کا ایک ہاتھ اور ایک پاؤں کاٹ دیا جائے یا جلا وطن کر دیئے جائیں، لیکن ان چارسزاؤں میں ہے صرف ایک کی اجازت ہے۔ اللّٰد کا ارشاد واضح ہے کہ یا یہ سزا دو اور یا وہ۔ خود حضور تالیق کا ارشاد موجود ہے کہ 'آ گ سے عذاب صرف اللّٰد کا کام ہے۔' (دو اسلام: ۲۱۳)

#### الجواب

جس وقت یہ لوگ بکڑ کر لائے گئے، یہ آیت نہیں اتری تھی۔ پھر آیت میں

<sup>•</sup> صحيح البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب التواديع، رقم الحديث (٢٧٩٥)

 <sup>⊙</sup> صحيح البخاري : كتاب الوضوء، باب أبوال الإبل والدواب والغنم ومرابضها، رقم الحديث
 (۲۳۱)،صحيح مسلم: كتاب القسامة، باب حكم المحاريين والمرتدين، رقم الحديث(١٦٧١)

دوامرحديث كالمحالي

"أو" كالفظ هي، ص كامعن" اختيار" كاب اور بيلفظ بهي اليي جكه بهي بولاجاتا ہے، جہاں دونوں کام جائز ہوتے ہیں اور ایک پر اکتفاجھی جائز ہوتا ہے:

﴿ هِل ينظرون إلا أن تأتيهم الملئكة أو يأتي ربك أو يأتي بعض آيات ربك ﴾

'' پہلوگ یا تو فرشتوں کی آمہ کے منتظر ہیں یا تیرے رب کے آنے کے

اور یا تیرے رب کے بعض نشانات کے انظار میں ہیں۔''

اب ظاہر ہے کہ فرشتے ، رب آور رب تعالی مجی آسکتے ہیں!

﴿ لا تطع منهم آثما أو كفوراً﴾

'' نه کها مان گناهگار با ناشکرے کا۔''

یعنی نداس کا اور نداس کا۔ بیرمطلب نہیں کدان میں سے کسی ایک کا حکم ند مانو

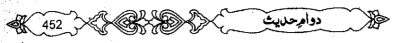
اور دوسرے کا مان لو!

باتی رہا آ گ کا عذاب، تو اس کی وجہ یہ ہے کہ انہوں نے چرواہے کو اس طرح مارا نقاف للندا بموجب نص قرآن:

مندرجه زيل آيت كي طِرف إشاره ب: ﴿إِنَّمَا جَزَاهُ الَّذِينَ الذَّبَنَ بُحَارِبُونَ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ يَسْعَوُنَ فِي الْاَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلِّبُوا أَوْ تَقطُّع أَيْدِيْهِمْ وَ أَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ أَوْ يُنفوا من الأرض ذٰلِكَ لَهُمْ خِزَى فِي الدُّنْيَا وَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيْمٌ، (المائدة:٣٣)

الأنعام: ١٥٩

صحيح مسلم: كتأب القسامة، باب حكم المحاربين والمرتدين، رقم الحديث (٣٦٠٠). و لفظه: "إنما سمل النبي بَتَنَيُّ أعين أولئك لأنهم سملوا أعين الرعاء" مزيد برآل برق صاحب کی پیش کردہ مہلی حدیث میں آگ سے جلانے کی ممانعت ہے اور ندکورہ بالا حدیث میں تو صرف بطور قصاص آ تکھوں میں گرم سلائی پھیرنے کاذکر ہے، مزید برآل معید بن مینب 🌩



ه کتب علیکم القصاص في القتلی په • مقتل کرد الله من تم مرد الله من کرد الله کرد الله

مقتول کا بدلہ لینے میں تم پر مساوات کا خیال رکھنا ضروری ہے۔

آگ کا عذاب ابتداء منع ہے۔ یہ نہیں کہ صورت قصاص میں بھی منع ہو۔ © آج کل جنگ میں آتشیں اسلحہ ہی استعال ہوتا ہے۔ آپ کے خیال کے مطابق تو آتشیں اسلحہ سے بالکل لڑائی نہیں کرئی چاہئے، خواہ دشمن ابتداء بھی کرے!

# یا نچویں حدیث: کیا گھوڑ امنحوں ہے؟

اس ضمن میں دوحدیثوں میں تعارض اس طرح بیان کیا ہے:

ایک حدیث میں ہے کہ آنخضرت کا گھوڑا تھا، جس کا تام "لحیف" تھا۔

← کی "مرسل" روایت میں ہے کہ ان کو بیاس کی حالت میں پانی بھی ای لیے فراہم نہیں کیا گیا تھا، کیونکہ بیجی ان کے ای فعل شنیع کا بدلہ تھا اور انھوں نے بھی چرواہوں کو بیاسا مارا تھا۔ دیکھیں: سن النسائی (۲۶ کا)

• البقرة:١٧٨

قرآن مجیدی آیات بینات ای بات پر دلالت کرتی بین که بدلے ی صورت میں مماوات بری چیز نہیں ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ فَمَنِ اعْتَدَای عَلَیْکُمْ فَاعْتَدُوا عَلَیْهِ بِمِنْلِ مَا اعْتَدَی عَلَیْکُمْ الله فَاعْدَدُوا عَلَیْهِ بِمِنْلِ مَا اعْتَدَی عَلَیْکُم ..... ﴾ (البقرة: ۹۱) نیز فرمایا: ﴿ الله نین و الاَنف بِالاَنفِ والاُدُنُ بِالاَدُنِ والسِّنُ بِالله نُول مُحروع فصاص ..... ﴾ (المائد: ۹٥) مزید برآس الله تعالی نے یہ تاکیدی تحم بحی دیا کہ مزا کی تحفید میں تمہارے دلوں میں کی تمرددی کا جذبہ پیدا نہ ہو، فرمایا: ﴿ وَ لاَ نَاخُذ کم بهما رَافَة فِي دین الله إِنْ تُنتُم تُو مِنُونَ بِاللّهِ وَالْیَوْم الآخِر ..... ﴾ (النور: ۲) یعنی زائی مرداور ورت پر رافة فی دین الله إِنْ تُنتُم تُو مِنُون بِاللّهِ وَالْیَوْم الآخِر ..... ﴾ (النور: ۲) یعنی زائی مرداور ورت پر انافذ کرتے وقت تم کوان دونوں پر کی قشم کا رخم نہیں آنا چاہے، اگرتم الله اور آخرت کے دن پر ایمان دکتے ہو۔ البغا بقیدانیان رکھتے ہو۔ البغا بقیدانیان سے کہ بحرم کو مزا کے وقت کی شہماتی ہے۔ ایمان درکھ جانے کی وقدان کی شہماتی ہے۔ کی وصیح البخاری: کتاب الحجهاد والمدین، باب اسم الفرس والحمار، رقم الحدیث (۲۷۰) ۔



اس سے معلوم ہوتا ہے کہ گھوڑا منحوں نہیں ہوتا، اگر منحوس ہوتا، تو یہ نام نہ رکھتے۔ ووسری حدیث میں ہے: تین چیزیں منحوں ہیں: گھوڑا،عورت، مکان۔

#### جواب:

اس حدیث کا بید مطلب نہیں کہ تمام گھوڑ ہے منحوں ہیں۔ بلکہ بید مطلب ہے کہ نحوست ان چیزوں میں پائی جاتی ہے۔ نہ سب عورتیں اور نہ سب مکان۔ ہاں ان میں ہوتے ہیں۔ پھر منحوں ہونے کا بید مطلب نہیں کہ ان کی وجہ سے انسان کے حالات (غنی، فقر یا صحت و بیاری) میں پھھ تبدیلی ہوتی ہے۔ گھوڑا اگر الیا ہو کہ سوار نہ ہونے دے، عورت نیک چپلن نہ ہو، مکان کی آب و ہوا خراب یاسی ارداح کی وجہ سے خطرناک ہو، تو یہ اس کی نحوست ہے۔

چھٹی حدیث: نماز میں بھولنے کی وجہ

"ابو ہریرة ، حضور سے روایت کرتے ہیں کہ جب نماز کیلئے اذان دی جاتی ایمان کیلئے اذان دی جاتی ہے۔ جب نمازی نماز کیلئے کھڑا ہوتا ہے ، تو وہ چر بھاگ جاتا ہے اور پھر نماز شروع ہوئے کے بعد واپس آ کر نمازی پر مسلط ہو جاتا ہے ، اسے بھولی ہوئی باتیں یاو دلانا شروع کر دیتا ہے ۔ یہاں تک کہ نمازی بھول جاتا ہے اور اسے یاونہیں رہتا کہ اس نے کئی رکعتیں پڑھیں؟ (بحاری)

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب ما يذكر من شؤم الفرس، رقم الحديث
 (٢٧٠٣)

<sup>🛭</sup> مزيد تفصيل ك ليه ديمس: فتح الباري: ١٠/٦

 <sup>⊙</sup> صحيح البخاري: كتاب الأذان ، باب فضل التأذين ، رقم الحديث(٥٨٣) صحيح مسلم:
 كتاب الصلاة ، باب فضل الأذان و هرب الشيطان عند سماعه، رقم الحديث(٥٨٣)



شیطان کا اذان کی عربی عبارت سے گھبرانا، لیکن نماز کی لمبی چوڑی دعاؤں کی پرواہ نہ کرنا اور نمازی پر سوار ہونا، کیسی منطق ہے۔ اگر نماز میں بھول صرف شیطانی تسلط کی وجہ سے ہوتی ہے، تو آنخضرت کیوں بھول جاتے تھے؟'' (دو اسلام : ۳۱۵)

#### جواب

اس عبارت میں مصنف نے دداعتراض کئے ہیں:

- 1 اوان سے کیوں بھاگتا ہے اور نماز کی دعاؤں سے کیوں نہیں بھاگتا؟
  - آ تحضرت مَالَقَيْم كيول بمولى؟

پہلے الحتراض کا جواب یہ ہے کہ شیطان بھا گتا اس لئے نہیں کہ وہ اذان سے مرعوب ہو جاتا ہے، بلکہ وہ تو حید کے اعلان کوسننا گوارا نہیں کرتا۔ دوسرا جواب یہ بھی ہوسکتا ہے کہ ممکن ہے وہ اذان سے مرعوب ہو جاتا ہو۔ اس صورت میں مصنف کا یہ اعتراض پھر سامنے آتا ہے کہ وہ نماز کی دعاؤں سے کیوں نہیں بھا گتا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ اس کا تعلق تو شیطانی سرشت اور کلمات کی تا ثیر کے ساتھ ہے، اور شیطانی وسوسہ سے نسیان کا ہو جانا، قرآن میں بھی ندکور ہے:

﴿ وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره ﴾

ووسری جگه فرمایا:

﴿ وَإِمَّا ينسينك الشيطان ﴾ في الشيطان الشيطان المناطقة المناطقة

<sup>🛈</sup> الكهف: ٦٣

<sup>&#</sup>x27; الأنعام: A.F.



دوسرے اعتراض کا جواب یہ ہے کہ شیطانی وسوسہ سے بھی نسیان ہوتا ہے۔ اس کا چیمطلب نہیں کہ جہاں کہیں نسیان ہو، شیطان ہی کی جانب سے ہوگا۔

#### ساتویں حدیث:

اس کے بعد ای قتم کی اور حدیث ساتے ہیں: "" تخضرت کے سامنے کسی نے کہا کہ فلاں شخص دن چڑھے تک سویا رہا، آپ نے فرمایا کہ شیطان اس کے کانوں میں مُوت گیا تھا، اس لئے سویا

ان حدیث پر بیاعتراض کیا ہے کہ "ایک دفعہ آنخضرت بھی سو گئے تھے" 🗨

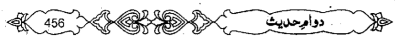
اس اعتراض کا جواب یہ ہے کہ وہ شخص فرض نماز پڑھے بغیر سو گیا تھا۔ جیسے فتح الباري ميں ہے 🇨 سفيان كى روايت ميں ہے كه بي خص فرضى نماز سے سوگيا تھا۔ 🌣

❶ صحيح البخاري: أبواب التهجد، باب إذا نام و لم يصل بال الشيطان في أذنه، زقم الحديث (١٠٩٣)، صحيح مسلم: كتاب صلاة المسافرين، باب ما روي فيمن نام الليل أجمع حتى أصبح ، رقم الحديث (٧٧٤)، برق صاحب في ال حديث كرجمه مل كربرك ب،جس كى وضاحت مؤلف فراد ن كردى ب-جزاة الله أحسن الجزاء

صحيح البخاري: كتاب مواقيت الصلاة ،باب الأذان بعد ذهاب الوقت، رقم الحديث (٥٧٠)

<sup>🗗</sup> فتح الباري: ٢٨/٣

<sup>●</sup> صحيح ابن حبان:٣٠٢/٦(٢٥٦٢)، المعجم الأوسط: ١٥١/٨، بيرالفاظ سقيان ثوري كي مرفوع حدیث کے نہیں، بلکہ حدیث کے آخر میں سفیان توری کا اپنا قول ہے۔ امام ابن حبان نے اس صديث كوتنجد برمحمول كيا ہے۔ مزيد برآ ل امام بخارى كا اسے "أبواب النهجد" ميں ذكر كرنا اور



یعنی عشاء کی نماز نہیں پڑھی تھی۔ بخاری میں یہ لفظ ہیں:

"مازال نائما حتى أصبح"

'' صبح تک سویار ہا۔''

'' '' حضور مَنْ ﷺ کا ارشاد ہے کہ جبتم میں سے کوئی شخص قضائے حاجت کے میں ہے۔'' (بیجاری) • اللہ کی طرف منہ نہ کرے اور نہ پیٹے۔'' (بیجاری) • اللہ کی طرف منہ نہ کرے اور نہ پیٹے۔'' (بیجاری)

صحیح مسلم بیں امام نووی کی تبویب سے بھی بہی معلوم ہوتا ہے ۔ حافظ ابن تجریرت بھی فرمات بیں "ویراد به صلاة اللیل أو المحتوبة "(فتح الباري: ۲۸/۳)، امام نسائی نے اس حدیث پر بید باب قائم کیا ہے: "باب الترغیب فی قبام اللیل "رقم الحدیث (۱۲۰۸) ، ای طرح امام ابن ملجہ نے "باب کراھة ترك قیام اللیل و إن كان تطوعا لافرضا "رقم الحدیث (۱۱۳۰) اور امام ابن أبني شيبة نے "من كان يأمر بقیام اللیل" (۲۲۱۲) باب قائم كیا ہے، البذا تحدیث کرام کی تبویب سے بهی بات معلوم ہوتی ہے كہ اس تمال سے مرادرات کی تفلی نماز ہے۔ والله أعلم۔

• صحیح البخاری: كتاب الوضو، باب لا تستقبل القبلة بغائط أو بول إلا عند البناء جدار أو نحوه رقم الحدیث (۱۶۶)، صحیح مسلم: كتاب الطهارة ، باب الاستطابة، رقم نحوه، رقم الحدیث (۱۶۶)، صحیح مسلم:

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# وارحدیث کر المال ا

اور میبھی ملاحظہ ہو عبداللہ بن عمر کہتے ہیں کہ میں حضرت حصہ رہا ہا کے پاس والے مکان کی حصت پر چڑھا،تو کیا دیکھتا ہوں کہ حضور ملیا قبلہ کی طرف پیٹھ کرکے قضائے حاجت فرما رہے ہیں۔ • کس کو صحیح سمجھیں؟ (دواسلام)

#### جواب.

اس کا جواب یہ ہے کہ پہلی حدیث کے لفظ یہ ہیں: ''جبتم میں سے کوئی شخص ''غافط'' (جنگل<sup>©</sup>) کو جائے، تو وہ قبلہ کی طرف نہ منہ کرے نہ پیٹے۔'' اس حدیث کا تعلق میدان کے ساتھ ہے اور دوسری جلایث کا تعلق غمارت کے ساتھ ہے۔

- صحيح البخاري: كتاب الوضوء ، باب التبرز في البيوت ، رقم الحديث (١٤٧)
  - ويكين إلنهاية لابن الأثير: ٤٤٤/٣؛ القاموس المحيط: ٦٢٧
- حضرت عبداللہ بن عمر الله فرماتے بین کہ پیشاب کی حالت میں اس صورت میں استقبال قبلہ ہے منع کیا گیا ہے ، جب درمیان میں کوئی رکاوٹ نہ ہواور انسان کھے میدان میں پیشاب کررہا ہو، لیکن جب آدی اور قبلہ کے درمیان کوئی رکاوٹ ہو، تواس صورت میں ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ (سنن أبی داود، حدیث ۱۹۱۶)

ال طرح امام ابن ترتير دونول حديثول كے درميان تطيق وقيت بموئ قرنات بيل أو إلى المجبر والمجبر المفسر للحبرين اللذين ذكر تهما في البابين المتقدمين والدليل على أن النبي صلى الله عليه وسلم إنما نهى عن استقبال القبلة واستدبارها عن الغائط والبول في الصحارى والمواضع اللواتي لا سترة فيها بين المتغوط والبائل وبين القبلة حائط أو سترة " (صحيح ابن خزيمة : ٢٥/١)

اى طرح امام ابن حمان طبق وسية بوك قرمات بين "ذكر الخبر الدال على أن الزجر عن استقبال القبلة و استدبارها بالغائط والبول إنها زجر عن ذلك في الصحارى دون المكنف والمواضع المستورة" (صحيح إن حمال 1974) على المستورة" (صحيح إن حمال 1974) على المعلوم بوقى هم ، قرمات بين "باب لا تستقبل القبلة بغائط أو بول إلا عند البناء جدار أو نحوه" (صحيح البخاري: 17/1)



دوسرا جواب رہے ہے کہ پہلی حدیث قولی ہے اور دوسری فعلی، قول و فعل میں اگر تعارض ہو، تو اس کی ایک صورت رہے بھی ہوتی ہے کہ فعل آنخصرت مُلاَیْمُ کے ساتھ مخصوص ہواور ہاتی قول پر عمل کریں۔

تیسرا جواب سے کہ سب احادیث کو جمع کر کے مطلب نکالا جائے۔ پس بہلی حدیث عام ہے اور دوسری اس کی مخصص ہے۔ پس عمارت کی صورت اس بہلی حدیث سے مشتی ہوگی۔

چوتھا جواب یہ ہے کہ پہلی حدیث میں نہی'' تنزیبہ''کے لیے ہے۔ پس نعل اس لئے ہے کہ اس نہی کا مرتبہ معلوم ہو جائے۔

# نویں صدیث: کیا احرام میں شکار کا گوشت کھانا جائز ہے؟

''صعب کہتے ہیں کہ میں نے حضور کے پاس ایک گورخر بھیجا، آپ نے لوٹا دیا '' اور فر مایا کہ میں نے احرام باندھا ہوا ہے، ورنہ ضرور لے لیتا۔'' ' ﷺ اب دیکھتے یہ حدیث:

"سال حدیبیہ میں رسول اللہ ﷺ کے ہمراہ ابوقادہ بھی تھا، جس کے بغیر

- رسول اکرم طَالِیّا کا برقول وفعل امت محمدید کے لیے اُسوہ اور قدوہ ہے، ارشاد باری تعالی ہے ﴿ لَفَهُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسُوةً حَسَنةً ﴾ (الاحزاب: ٢١) لبذا نبی اکرم طَالِیّا کا کوئی بھی عمل اس وقت تک مخصوص نہیں، جب تک اس کی کوئی دلیل یا قرید نہ بو، وگرنہ وہ عمل امت کے لیے بھی مشروع ہے، کیونکہ خصائص رسول طَالِّیْم کی دلیل کی بنیاد پرتشلیم کیے جاتے ہیں، جب تک کوئی صرت دلیل نہ ہو، اس وقت تک کی عمل کو آپ طَالِیْم کا خاصہ قرار نہیں دیا جا سکتا۔ والله اعلم بالصواب اُ
- صحيح البخاري: كتاب الهبة و فضلها ، باب قبول هدية الصيد، رقم الحديث (٢٤٣٤).
   صحيح مسلم : كتاب الحج ،باب تحريم الصيد للمحرم وقم الحديث (١١٩٣)



باقی سب نے احرام باندھا ہوا تھا۔ اثناء سفر میں ایک گورخر نظر آگیا۔
پھرابوقادہ سوار ہوکر اس کے پیچھے دوڑ پڑا اور آخراے برجھے سے مارلیا۔
وَنَكُ كُرَكَ بِكَايَا اور صحابہ كو پیش كيا۔ صحابہ نے حضور سَلَقَیْم سے بوچھا: كيا
ہم كھاليس؟ فرمايا: كھالوا بيطال ہے۔' • •

#### جواب:

اصل مئله اس طرح ہے کہ طال اگر اپنے لئے شکار کرے، تو محرم کھا سکتا ہے، اگر محرم کیلئے یا محرم کو زندہ شکار پکڑ کر دے، تو ہدیہ قبول نہ کرے، حدیث کے لفظ اس طرح ہیں:

"صید البر لکم حلال ما لم تصیدوه أو یصد لکم" 

«جنگلی شکارتمهارے لئے طلال ہے، بشرطیکہ تم خود شکار ندکرو، یا تمهارے
لئے ندکیا جائے۔"

<sup>•</sup> صحيح البخارى: كتاب جزاء الصيد ،باب إذا صاد الحلال فأهدى للمحرم الصيد أكله، رقم الحديث (١٧٢٥)، صحيح مسلم: كتاب الحج ،باب تحريم الصيد للمحرم، رقم الحديث (١١٩٧)

وامرعديث كراها المحالية

یں پہلی صورت میں اس مخص نے آنخضرت مُلَّیْنِ کے آگے جونکہ زندہ گورخر پیش کیا، اس واسطے آپ مُلَیْنِ نے سمجھا یہ میرے لئے لایا ہے۔ اس لئے بعد میں بھی جب اس نے اس کا ایک عضو پیش کیا، تو قبول نہ کیا۔ (فنح الباری) ●

اور دوسری صورت میں اس نے خود شکار کیا، پھر خود ہی ذرج بھی کیا، پھر لکا کر آپ اظافیام کی خدمت میں پیش کیا، تو آپ طافیام نے اس سے کیکر کھا لیا۔ دسویں حدیث: کیا احرام میں خوشبولگانا جائز ہے؟

'' حضور سُلَقِیْم کا فرمان ہے کہ احرام میں ایسے کپڑے مت پہنو، جس پر زعفران یا کوئی اور خوشبولگائی گئی ہو۔'' (مسلم) ''ایک آ دمی خوشبودار جبہ پہنے آپ کی خدمت میں آیا، آپ سُلَقِیم نے

فرمایا: جبد دهو ڈالو، خوشبو کا اثر مٹا دواور پھر عمرہ کرو۔''(مسلم) و قول جمہور یہی ہے کہ خوشبو حرام ہے، لیکن'' حضرت عائشہ رہا فی فرماتی میں کہ احرام باندھتے اور توڑتے وقت میں حضور پر خوشبو چھڑ کا کرتی

<sup>€</sup> فتح الباري: ٣٢/٤

 <sup>⊙</sup> صحيح البخاري: كتاب الحج، باب ما لا يلبس المحرم من الثياب ، رقم الحديث (١٤٦٨)، صحيح مسلم: كتاب الحج، باب ما يباح للمحرم بحج أو عمرة ، رقم الحديث(١١٧٧)

# 

مرسلم) المسلم)

''اس خوشبو میں مشک ( کستوری) ڈال دیا کرتی تھی اور احرام کی حالت میں اس تیل کی چیک حضور کے بالوں میں دور سے آتی تھی۔'' (مسلم)

#### جواب:

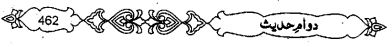
احرام باندھنے کے وقت خوشبو لگانی جمہور کے نزدیک جائز ہے اور بدن میں . لگانے کے بعد اس کا اثر احرام کے بعد باقی رہے، تو کوئی حرج نہیں:

"بل الصواب ما قاله الحمهور إن الطيب مستحب للإحرام" (نووي شرح مسلم: ٢/٣٧٨)

" جہور کا ندہب یہی ہے کہ خوشبو احرام کیلئے جائز ہے اور یہی ٹھیک ہے۔ "
پہلی حدیث میں زعفران لگانے سے روکا گیا ہے۔ زعفران ویسے بھی مردوں کیلئے
لطور خوشبو استعال کرنا منع ہے اور جس کیڑے کو لگا ہو، اس کو محرم نہیں پہن سکتا۔
اور بدن پر اگر احرام کے وقت خوشبو لگائے اور احرام کے بعد باتی رہے، تو کوئی
حرج نہیں۔ کیڑے اور بدن کا فرق ہے۔ زعفران اور غیر زعفران کا بھی فرق
ہے۔ پس دونوں حدیثیں ٹھیک ہیں۔ احرام کے وقت خوشبو لگانا جائز ہے اور جس
کیڑے کو زعفران لگا ہوا ہو، اس کا پہننا محرم کومنع ہے۔ اور احرام با ندھ کر خوشبو
لگانا مطلقاً ممنوع ہے۔

صحیح البخاري: كتاب الحج، باب الطیب عند الإحرام و ما یلبس إذا أراد أن یحرم و
یترجل و یدهن ، رقم الحدیث(۱٤٦٥)، صحیح مسلم كتاب الحج، باب الطیب للمحرم
عند الإحرام، رقم الحدیث(۱۱۸۹)

صحيح مسلم: كتاب الحج، باب الطيب للمحرم عند الإحرام ، رقم الحديث (١١٩٠،
 ١١٩١)



# كيار موي حديث: كيا رسول الله في الله كوديكها تقا؟

"ابوذر والنور نے حضور سے بوچھا کہ کیا آپ نے خدا کو دیکھا ہے؟ فرمایا:

ہاں میں نے ویکھا تھا، وہ ایک نور ہے۔'' (مسلم)

لیکن یمی ابودر والفؤ اگلی صدیث میں کہتے ہیں: میں نے آنخضرت علیا سے

پوچھا کہ کیا آپ نے اللہ کو دیکھا تھا؟ فرمایا:

"هو نور أنيٰ أراه".**••** 

''وہ نور ہے ، میں اسے کیسے دیکھ سکتا ہوں؟''

#### جواب:

پہلی مدیث کا ترجمہ فلط کیا ہے۔ اصل لفظ یہ ہیں:

"قال أبوذر: قد سألته فقال رأيت نوراً " 🍳

"ابوذر والله كتي بين مين في تخضرت مَالَيْكُم بي بوجها كدكيا آپ مَالَفَيْمُ في

رب کو دیکھا ہے؟ آپ مُنْ اللہ کو نہیں نے نور دیکھا ہے ، '' ''لینی اللہ کو نہیں دیکھا، بلکہ نور کو دیکھا ہے۔ جیسا اس کے بعد کی روایت میں ہے:

"حجابه النور" **③** 

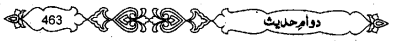
''الله كا حجاب نور ہے۔''

امام نو وی برالله نے لکھا ہے:

صحيح مسلم : كتاب الإيمان ، باب في قوله عليه السلام " نور أنى أراه" و في قوله رأيت نوراً" رقم الحديث (٢٩١)

مصدر سابق، رقم الحديث (۲۹۲)

 <sup>●</sup> صحيح مسلم: كتاب الإيمان ، باب في قوله عليه السلام " إن الله لا ينام" و في قوله المحجابة النور" رقم الحديث (٢٩٣)



"رأیت نورا معناه رأیت النور فحسب ولم أرغیره" • " "رأیت نوراً" کامعنی سے کہ میں نے صرف"نور" دیکھا ہے اور کچھنمیں کھا۔"

### بار ہویں حدیث: شہد والا قصہ

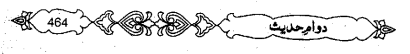
مشہور واقعہ ہے کہ حضور نے اپنی ایک زوجہ کے ہاں جاکر شہد کھایا۔ چند دیگر از واج نے سازش کر کے کہا کہ آپ کے منہ سے بدبو آتی ہے۔ جس پر حضور نے قتم کھالی کہ میں آئدہ شہر نہیں کھاؤٹگا اور معاً ہے آیت نازل ہوئی: ''اے نی! ایک حلال چیز کو حرام کرنے کا اختیار آپ کو کس نے دیا؟ کیا آپ بیوبیوں کو خوش کرنے کیلئے ہے کر رہے ہیں؟'' ﴿ (القرآن) اس حدیث کو تجرید البخاری کی ایک حدیث میں بول بیان کیا گیا ہے کہ حضور نے حضرت زینب کے ہاں شہد کھایا اور حضرت عائشہ اور عفصہ نے سازش کی۔ گلیا اور صدیث تجرید البخاری عائشہ ور عائشہ حضمہ نے ہاں کھایا گیا اور سازش حضرت عائشہ ور عائشہ حضمت نے کا کھی گیا اور سازش حضرت عائشہ حضمہ کے ہاں کھایا گیا اور سازش حضرت عائشہ حضرت میں بتایا گیا ہے کہ شہد حضمہ کے ہاں کھایا گیا اور سازش حضرت عائشہ حضرت سودہ اور حضرت صفیہ نے کی تھی۔'' ﴾

۱۲/۳ شرح النووي على مسلم: ۱۲/۳

<sup>🗿</sup> وَيُحَمَّلُنَّ التّحريم: ١

⑤ صحیح البخاري: كتاب الطلاق، باب ﴿ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ ﴾ ، رقم الحديث: (٤٩٦٦)، ضحیح مسلم: كتاب الطلاق، باب وجوب الكفارة على من حرم امرأته و لم ينو الطلاق، رقم الحديث(١٤٧٤)

صحیح البخاري: كتاب الطلاق، باب ﴿ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ .....﴾ وقم الحديث:
 ٤٩٦٧، صحیح مسلم: كتاب الطلاق، باب وجوب الكفارة على من حرم امرأته و لم ينو الطلاق، وقم الحديث(١٤٧٤)



جواب:

محدثین نے پہلی روایت کوتر جیج دی ہے۔ امام بخاری بڑالتے اس حدیث کو صرف معرفت کیلئے لائے ہیں یا اصل واقعہ کی تحقیقات کیلئے۔اور ممکن ہے کہ شہد کا واقعہ دو وفعہ گذرا ہو۔ ایک وفعہ آپ طافیظ نے مائی حفصہ والفنا کے ہاں شہد کھایا ہو۔ پھر آپ نالی کے ان کے گھر میں اس متم کا شہد کھانا بند کر دیا ہو۔ پھر اتفا قاً جب تازہ شہد مائی زینب ملکنا کے گھر آیا، تو آپ ٹالٹی وہاں کھانے لگے، تو مائی هصه جالا اور عائشہ وہانے آپ تالی ہے مطلقاً شہد حرام کرا دیا اور اس کے بعد یہ آیت نازل ہوئی، جو ہر دو واقعہ پر چیال ہوسکتی ہے۔ گر تحقیق یہی ہے کہ مالی عصب بی اور مالی عائشہ ٹالٹاکے اس تعل کے بعدیہ آیت نازل ہوئی۔شان نزول کے واقعات تفاسیر میں متعدد ذکر ہوئے ہیں۔مگر ایک واقعہ شان نزول بنا اور باقی پر آیت منطبق ہوئی 🔊 صحابہ انطباق کو بھی نزول سے تعبیر کر دیتے تھے۔ • اور قرآن مجید میں واقعات کے تعدد کی طرف اشارہ موجود ہے۔شروع سورت میں "أزواج" بصیغہ" جمع" فرکر کیا ہے۔ لینی دو سے اوپر ازواج مطہرات اس واقعات میں شریک تھیں اور آھے چل کھ "تندیه" کا صیغه استعال کیا ہے۔ 🗨 جس کے معنے" دو' کے ہیں۔ چونکہ آخری واقعیہ میں دو ہی تھیں، اور اس واقعہ کے متصل قرآن کی آیات اتریں۔اس واسطے ان کا زیا تماماں طور پر کیا ہے۔

# تير ہويں حديث

آ گے ایک اور دافعہ ذکر کرتے ہیں:

❶ الإتقاق:١/٩٤/، مناهل العرفان:٨٣/١

ويكصين: التحريم: ٤



### شق صدر

#### جواب:

پہلے تو اعتراض کیا، بعد میں خواب کا واقعہ بتا کرسب واقعہ کو سی بنالیا۔ کیونکہ اعتراض تو اس صورت میں برنتا ہے، جب واقعہ بیداری کا ہو۔ اگر خواب کا واقعہ ہو، تو حبیت بھاڑنا اور سینہ چاک ہونا،سب کچھروز مرہ کے واقعات کی طرح خواب میں دیکھا جا سکتا ہے۔ اور اگر اس طرح کہا جائے کہ آنخضرت مُلَاثِیْم کو چونکہ اس خاص گھر سے نکالنا مقصودتھا، اس لئے جہت بھاڑی۔ اب اگر چہ دروازہ سے نکالے جا سکتے تھے، گر آسان

 صحيح البخاري: كتاب الصلاة، باب كيف فرضت الصلوات في الإسراء ، رقم الحديث (٣٤٢) صحيح مسلم، كتاب الإيمان ، باب الإسراء برسول الله صلى الله عليه وسلم، رقم الحديث (١٦٣)



سے سیدھا آنے کا اشارہ تھا کہ اب سی خاص کام کیلئے آئے ہیں۔

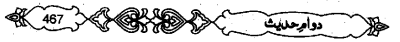
اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس واقعہ کا پہلا حصہ خواب کا ہو۔ کیونکہ آنخضرت کا بڑا اس رات جیسا کہ بعض روایات میں ہے، مجد میں تھے۔ ● گر آپ کا بڑا کے خواب میں ایسا معلوم ہوا کہ میں اُم ہانی کے گھر میں ہوں۔ جبرائیل علیا چھت بھاڑ کر مجھے لائے۔ پھر مجد میں لٹا کرسینہ جاک کیا۔

چودہویں حدیث: خیر النساء کون ہے؟

"ابوموی خاتی حضور خاتی سے روایت کرتے ہیں کہ مردول میں برے برے کال انسان ہو کر گذرے ہیں۔ کین عورتوں میں آسیة زوجہ فرعون اور مرجم بنت عمران کے بغیر کوئی عورت درجہ کمال تک نہیں پنچی۔ اور یاد رکھو کہ جس طرح ترید کھانوں کا سردار ہے۔ میں طرح ترید کھانوں کی سردار ہے۔ میں خلاصہ یہ کہ حضرت عائشہ" خیر النساء" ہیں۔ کین ایک اور حدیث میں فرکور ہے کہ:

''امت عیسیٰ کی بہترین عورت مریم تھی۔اور میری امت کی بہترین عورت خدیجة الکبریٰ ہیں۔'' (بخاری)

- صحیح البخاري: كتاب بده الخلق، باب ذكر الملائكة، رقم الحدیث (۳۰۳۵)، صحیح مسلم: كتاب الإیمان ، باب الإسراء برسول الله بیتین، رقم الحدیث (۱٦٤)، مسندا أحمد: ٢٠٨/٤، ابن حبان: ٢٣٦/١، المعجم الكبیر: ٢٠/١، الأحاد والمثاني: ١١٤/٤
  - صحيح البخاري: كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ آمَنُوا امر أو فرعون ..... وقم الحديث (٣٢٣٠) ، صحيح مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب فضل خديجة أم المؤمنين رضى الله عنها ، وقم الحديث (٣٤٣١)
  - ◘ صحيح البخاري: كتاب الأنباء، باب، رقم الحديث(٣٢٤٩)، صحيح مسلم: كتاب فضائل
     الصحابة، باب فضل خديجة أم المومنين رضى الله عنها، رقم الحديث (٢٤٣٠)



یعنی خدیجة الکبری "خیر النساء" بین اور ایک حدیث میں حضرت فاطمه کوجنتی عورتوں کا سروار قرار دیا گیا ہے۔(بخاری) اب ہم کیا مجھیں کہ "خیر النساء" کون ہے؟ (دواسلام)

#### جواب:

وجوہ فضیلت مختلف ہیں۔ مائی خدیجہ ٹاٹھانے مائی اعانت سب سے زیادہ کی۔
اس لحاظ سے آپ مُلٹھ کی سب ازواج مطہرات سے بہتر ہیں۔ اور مائی عائشہ
صدیقہ ٹاٹھاعلمی خدمات میں سب "امهات المؤمنین" سے بہتر ہیں۔
اور حضرت فاطمہ ٹاٹھا جو ہرفطرت کے اعتبار سے سب سے بہتر ہیں۔

دوسرا جواب یہ ہے کہ حضرت خدیجة الکبری بھٹا کے متعلق "خیر النساء" کا لفظ آیا ہے اور حضرت عائشہ صدیقہ بھٹا کے متعلق آیا ہے کہ جیسے ثرید کی فضیلت باقی کھانوں پر ہے۔ ثرید کی فضیلت باقی عورتوں پر ہے۔ ثرید کی فضیلت بحق برنی کی فضیلت بھی جزئی ہے، ای طرح عائشہ صدیقہ بھٹا کی فضیلت بھی جزئی ہے، اور وہ ہے علمی خدمت۔ اور حضرت فاطمہ بھٹا کے متعلق آیا ہے کہ "سیدة نساء اھل الجنة" (وہ جنت کی عورتوں کی سردار ہیں) اور یہ فضیلت مطلقہ ہے، جوکسی اور عوصل نہیں۔ فاقهم!



<sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب المناقب، باب علامات النبوة، رقم الحديث(٢٤٢٦)، صحيح مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل فاطمه رضي الله عنها ، رقم الحديث (٢٤٢٦)، صحيح مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل فاطمة رضي الله عنها، رقم الحديث(٢٤٥٠)، ولفظه :"سيدة أهل الجنة أو نساء المؤمنين"



### انيسوال باب

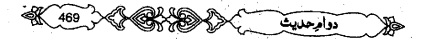
# چند دلچسپ احادیث

### سجده آفاب

"ابوذر دال فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ غروب آفاب کے بعد رسول اللہ گائی اللہ عالیہ کے بعد رسول اللہ گائی کے بحص سے بوچھا: کیا تم جانتے ہو کہ غروب کے بعد آفاب کہاں چلا جاتا ہے؟ ہیں نے کہا: اللہ اور اس کا رسول بہتر جانتا ہے۔ آپ گائی نے فرمایا: سورج بعد از غروب خدائی تخت (عرش) کے ینچ بحدے میں گر جاتا ہے۔ رات بھر اسی حالت میں بڑا دوبارہ طلوع ہونے کی اجازت ما نگا رہتا ہے۔ چنا نچہ اسے مشرق سے دوبارہ طلوع ہونے کی اجازت مل جاتی ہے، لیکن ایک وقت ایسا بھی آئے گا کہ اسے اجازت نہیں ملے گی اور تھم ہوگا کہ لیے وقت ایسا بھی آئے گا کہ اسے اجازت نہیں ملے گی اور تھم ہوگا کہ فوٹ جاؤ، جس طرف سے آئے ہو۔ چنا نچہ وہ مغرب کی طرف سے لگانا شروع کر دیگا۔ اور پھر والشمس تجری لمستقر لھا گ

اگر ہم رات کے دس بجے ریڈیو پاکتان سے دنیا کو بیہ حدیث سنائیں اور کہیں کہ اس وفت سورج عرش کے پنچ سجدے میں پڑا ہے، تو ساری مغربی دنیا کھلکھلا کرہنس دے اور وہاں کے تمام مسلمان اسلام چھوڑ جائیں!''

یس: ۳۸



#### جواب:

جواب دینے سے قبل ضروری ہے کہ اس حدیث کے الفاظ نقل کئے جائیں کہ جب ایک لفظ کا یا کلام کا حقیقی معنی نہ ہو سکے، تو مجازی معنی پر اس کوحمل کرنا ضروری

ہوتا ہے:

"قال النبي صلى الله عليه وسلم لأبي ذر حين غربت الشمس أتدري اين تذهب؟ قلت: الله ورسوله أعلم! قال فإنها تذهب حتى تسجد تحت العرش فتستأذن ويؤذن لها ويوشك أن تسجد فلا يقبل منها وتستأذن فلا يؤذن لها يقال لها ارجع من حيث حثت فتطلع من مغربها فذلك قوله تعالىٰ: ﴿ والشمس تحري لمستقرلها ذلك تقدير العزيز العليم، ٣ (" تخضرت مُلْقِمُ نے ابو ذر رہائی کو فرمایا کہ جب سورج غروب ہوتا ہے، تو كهال جاتا ہے؟ ابوذر ولائي كہتے ہيں: ميس نے كها: الله تعالى اور اس كا رسول بہتر جانتے ہیں! فرمایا: وہ جاتا ہے، یہاں تک کہ عرش کے نیجے سجدہ كرتا ہے۔ پيراذن حابتا ہے، تو اس كواذن مل جاتا ہے۔ قريب ہے كم سجدہ کرے اور اسکا سجدہ قبول نہ ہواور اذن چاہے، تو اس کو اذن نہ طے۔ كها جائے: والي موجا (جهال سے آيا ہے، اى طرف چلاجا) پھرمغرب سے فکے گا۔ قرآن کی اس آیت "سورج اپنی قرارگاہ کی طرف جا رہا ہے، یہ غالب جائے والے کا اندازہ ہے'' کا یہی مطلب ہے۔''

❶ صحيح البخاري: كتاب بدء الخلق، باب صفة الشمس والقمر، رقم الحديث (٣٠٢٧)،
 صحيح مسلم: كتاب الإيمان ، باب بيان الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان، رقم الحديث(١٥٩)



اس حدیث میں (۱) سورج کا جانا (۲) عرش کے پیچے سجدہ کرنا (۳) اؤن مانگنا پھر اذن ملنا (۴) سجدہ کا قبول نہ ہونا (۵) اذن مانگنا اور اذن نہ ملنا (۲) واپسی کا تھم (۷) آیت کا مطلب ندکور ہیں۔

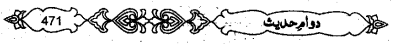
### ر سورج كا جانا:

﴿ سورج کے جانے کا مطلب تو صاف ہے کہ آ گے کی طرف چل رہا ہے، یعنی جس طرح وہ طلوع سے غروب اور غروب سے طلوع تک چلنا ہے، اب بھی ای طرح چل رہا ہے۔

طرح چل رہا ہے۔

# عرش کے نیچے سجدہ کرنا '

﴿ عُرَقُ کَ یَنِی جانے کا یہ مطلب ہے کہ اب وہ ہمارے آسان پرنہیں، کونکہ عرف میں آسان "مافوق الأفق" کا نام ہے۔ جو حصہ دائرہ افق سے او پر نظر آتا ہے، اس کو آسان کہتے ہیں۔ جب اس دائرہ سے ینچے ہوگیا، تو جہاں رات ہوگئ، وہاں کے آسان سے گویا ینچے اثر گیا۔ گرعرش کا دائرہ چونکہ آسان کے دائر سے اثر جانے کے بعد بھی دائر سے وہ ہے ہی رہے گا۔ اگرچہ پہلے بھی جب وہ آسان کے ینچے دکھائی دیتا علی، عرش کے ینچے ہی رہے گا۔ اگرچہ پہلے بھی جب وہ آسان کے ینچے دکھائی دیتا تھا، عرش کے بھی تیج تھا۔ گرعرف میں قریب کی طرف نسبت کرتے ہیں۔ مثلاً کوئی فیض اگر مکان کے اندر ہو، تو کہتے ہیں کہ چست کے ینچے ہے۔ جب باہر کئل جائے، تو آسان کے ینچے چلا گیا۔ حالانکہ پہلے بھی وہ آسان کے ینچے تھا، گر درمیان میں چونکہ واسط جہت کا تھا، اس کئے جہتے کہا گیا۔ ای طرح سورج پہلے آسان کے ینچے تھا، اب عرش کے ینچے کہا جائے گا۔ پس جہاں سورج موجود ہے، وہاں آسان کے ینچے تھا، اب عرش کے ینچے کہا جائے گا۔ پس



وہاں سورج آسان کے نیج بیں صرف عرش کے نیچ ہوگا۔

#### اذن مانگنا:

اذن مانگنا، جیے قرآن مجید میں ہے:

ياجس طرح فرمايا:

﴿ قالتا أتينا طائعين ﴾

''ہم آسان اور زمین مطبع ہو کر آئے۔''

پس اذن ما نگنے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ کے تھم سے وہ چل رہا ہے۔ سجدہ کرنے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ کے تھم کے مطابق چل رہا ہے۔ کا مطلب یہ ہے کہ اللہ کے تابع فرمان ہوکر اس کے تھم کے مطابق چل رہا ہے۔ جیسے قرآن مجید میں ہے:

﴿ الم تر أن الله يسجد له من في السموت ومن في الأرض والشمس والقمر والنجوم .....﴾

دو کیا آپ نبیس د کھتے کہ آسان اور زمین میں جو کوئی بھی ہے اور سورج،

چانداورستارے سب الله تعالی کوسجده کررہے ہیں؟ "

نيز فرمايا

﴿ والنحم والشحر يسحدان،

<sup>€</sup> الرحمن:۲۹

<sup>📵</sup> قصلت:۱۱

<sup>🗗</sup> الحج: ۱۸

<sup>📭</sup> الرحمن: ٦



''ستارے اور درخت بھی (ای کو) مجدہ کرتے ہیں۔''

### سجده قبول نه هونا:

پ تجدہ قبول نہ ہونے کا بیرمطلب ہے کہ اس کو اس طرح چلنے کی اجازت نہ ہوگی، جس طرح وہ چل رہا ہے۔ جس طرح وہ چل رہا ہے۔

#### اذن نه ملنا:

کو اذن نہ ملنے کا مطلب بھی یہی ہے کہ اب اسے اپنا سفر پہلے کی طرف طے کرنے کے اس ایک کر دیا۔ کرنے کی اجازت نہ ہوگی۔ اب اسے الٹا چلنا پڑے گا، لینی اسے واپس کر دیا۔ جائے گا اور مشرق کی بجائے مغرب سے طلوع ہوگا۔

#### حديث كالمطلب:

پوری حدیث کا مطلب یہ ہے کہ سورج اب بھی پہلے کی طرح چل رہا ہے،لیکن ایک ونت آئے گا کہ جب یہ افق غرب سے بعد از غروب طلوع کریگا (اوریہ قیامت کے قریب ہوگا۔)

ایک اور توجیداس کی یہ ہے کہ اس جگدسورج سے مرادسورج کی روحانیت ہے یا وہ ملائکہ ہیں، جوسورج پر مقرر ہیں۔ اس کی حقیقت بھی یہی ہے کہ ہر وقت اللہ کے تھم سے سورج چل رہا ہے۔

ایک اور توجید یہ ہے کہ آسان عرفا "مافوق الأفق" کو کہتے ہیں۔ جب سوری کی افق والوں کے افق سے نیچے ہو جائے، تو وہاں کے لوگوں کے نزدیک آسان سے اتر جاتا ہے۔ ای طرح عرش کا بھی بھی حال ہے، کیونکہ عرش آسانوں کو محیل ہے۔ لیس جب کسی افق ہے سورج نیچے ہو جاتا ہے، تو اس افق والوں سے جس طرح دور ہوتا جاتا ہے، ای طرح عرش سے بھی اس کی دوری متصور ہوگی اور یہ دوری آدھی رات تک برحتی چلی جاتی ہے اور عین آدھی رات علی سورج اپنی انتہائی دوری پر ہوتا



ہے۔ اور ہر افق والوں کے عین نیچے اور درمیان ہوتا ہے۔ ای مقام ہے آگے برطے، تو مشرق کی طرف طلوع کرتا ہے اور پیچھے ہے، تو مغرب سے طلوع کریا۔ قیامت کے قریب جب بورج اور زمین کے تماسک میں خلل واقع ہوگا، اس وقت عرب کی نصف رات سے پیچھے ہے کر مغرب کی طرف طلوع کریگا، اور پی ہے مطلب حدیث کا!

# حدیث کی دوسری توجیه

ایک اور توجیہ بی ہی ہے کہ ہر چیز جو عالم میں پائی جاتی ہے، اس میں دو چیزیں ہیں۔ ایک اس کی ظاہری شکل وصورت، دوم اس کا فعل، ظاہری شکل وصورت مادے کی طرف منسوب ہے، اور اللہ تعالیٰ کی صفت قیومیت کا ظہور ہے۔ اور اس کا فعل اس کی قوت کی طرف منسوب ہے، جو اللہ تعالیٰ کی صفت حیات کا ظہور ہے۔ حقیقت میں قوت کی طرف منسوب ہے، جو اللہ تعالیٰ کی صفت حیات کا ظہور ہے۔ حقیقت میں قوت ایک روحانی شئے ہے۔ اگر ہم یہ کہیں کہ ہر چیز میں روح موجود ہے، تو بنہایت موزوں ہوگا۔ الل کشف کے بزد یک ہر چیز اپنا ایک وجود ثانی رصی ہے۔ یا اہل کشف کے بزد یک ہر چیز اپنا ایک وجود ثانی رصی ہے۔ یا اہل کشف کو ہر چیز کا ایک لطیف وجود نظر آتا ہے۔ وہ شہادی وجود کی طرح ہوتا ہے۔ رسول اکرم ساتھ ایک طبح ہوں رح کے متعلق ذکر فرمایا تھا، وہ اس کے وجود مثالیٰ کی نقل وجرکت کے متعلق ذکر کیا تھا، یہ عام وعظ نہ تھا۔ صرف ایک زاہد آ دمی کے ساتھ کلام تھی۔

آ کے چل کرایک دوسرااعتراض کرتے ہیں:

# شيطان كاطول وعرض:

دو کہتے ہیں کہ پیشانی طول جسم کا سولہوال حصد ہوتی ہے۔انسان کا قد اوسطاً ۱۹۲۷ ایچ ہوتا ہے اور اس کی پیشانی چار آنچے۔ یمی نسبت باتی حیوانات میں



مجھی پائی جاتی ہے۔

ماہرین ارض وسانے سالہاسال کی تحقیق و تلاش کے بعد اعلان کیا ہے کہ
زمین کا محیط ۲۵ ہزار میل ہے۔ یعنی اگر ۲۵ ہزار میل لمبا دھا کہ تیار کرکے
زمین کے اردگرد لیسٹ دیں، تو وہ بالکل پورا ہو جائے گا۔ سورج زمین
سے بارہ لاکھ ای ہزار گنا بڑا ہے۔ اور اس کا محیط بتیں ارب بچاس کروڑ
میل ہے۔

ابن عمر تا الله صفور تالیم سے روایت کرتے ہیں کہ سورج نکلتے اور ڈو بت وقت نماز نہ پڑھا کرو،اس لئے کہ سورج شیطان کے دوسینگوں کے درمیان بینسا ہوا ہوتا ہے۔ (بخاری :۱۳٤/۲)

سورج کی مونائی بتیں ارب میل ہے، اور ہم عرض کر چکے ہیں کہ بیشانی طول جسم کا سواہواں حصہ ہوتی ہے، تو شیطان کے جسم کا لمبائی پانچ کھرب ہیں ارب میل ہونی چاہیے۔ اور چوڑائی بھی اس نسبت ہے، اتنا بڑا شیطان کہاں کھڑا ہوتا ہوگا؟ زمین ہے سورج پنیتیس لاکھ میل دور ہے اور شیطان کی لمبائی سوا پانچ کھرب میل۔ اگر شیطان کو زمین پر کھڑا کیا جائے، تو سورج اس کے مخول سے بھی نیچ رہ جاتا ہے۔ اسے شیطان کے سینگوں تک پہنچانے کیلئے کیا انتظام کیا جاتا ہے اور اتنا بڑا شیطان زمین میں ساتا کیسے ہے؟ اور زمین کیا انتظام کیا جاتا ہے اور اتنا بڑا شیطان زمین میں ساتا کیسے ہے؟ اور زمین کے کی نہ کسی جھے پر ہروقت سورج طلوع ہوتا رہتا ہے، جس کا مطلب سے ہوا کہ سورج ہروقت شیطان کے سینگوں میں پھنسارہتا ہے! (دو اسلام: ۲۵)

جواب:

اس سوال کی ووشقیں ہیں:

# 475 (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (175) (1

- ﴿ شیطان کی پیشانی جب تک سورج کی موٹائی (ساڑھے بتیں ارب میل) کے برابر نہ ہو، تو اس وقت تک ہم نہیں کہ سکتے کہ سورج شیطان کے سر کے دونول مصول کے مابین ہے۔
- پونکہ سورج ہر وقت طلوع کر رہا ہے، اس سے لازم آتا ہے کہ شیطان ہر وقت سورج کے ساتھ رہے۔

قبل اس کے کہ ہم جواب دیں، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ حدیث کے لفظ اور اس کا ترجمنقل کر دیا جائے، بخاری کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

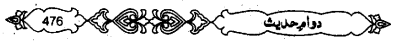
"إذا طلع حاجب الشمس فدعوا الصلوة حتى تبرز وإذا غاب حاجب الشمس فدعوا الصلوة حتى تغيب ولا تحينوا بصلاتكم طلوع الشمس ولا غروبها فإنها تطلع بين قرني شبطان"

"جب سورج کا کنارا نکلے، تو جب تک پوراطلوع نہ ہو جائے، نماز نہ پڑھو اور جب سورج کا کنارا ڈوب جائے، تو جب تک پورا غروب نہ ہو جائے، نماز نہ پڑھو، نماز پڑھنے کیلئے سورج کے طلوع وغروب کو وقت نہ بناؤ۔ کیونکہ جب سورج نکاتا ہے، اس وقت شیطان کے دو کناروں کے مابین طلوع ہوتا ہوا معلوم ہوتا ہے'

"قرنا الشيطان جانبارأسه" (نتج الباري:٣٠٨/٣)

صحيح البخاري: كتاب بدء المخلق، باب صفة إبليس وجنوده، وقم الحديث (٣٠٩٩)،
 صحيح مسلم: كتاب صلاة المسافرين، باب الأوقات التي نهي عن الصلاة فيها، رقم الحديث (٨٢٩)

<sup>·</sup> تتح الباري: ٣٥٢/٦، ط: دار المعرفة، بيروت



"شيطان كروقرن ب مراداس كركرونون جانب إلى-"

"يقال إنه ينتصب في محاذاة مطلع الشمس حتى إذا طلعت كانت بين جانبي رأسه لتقع السحدة له إذا سحد عبدة الشمس لها وكذا عند غرويها وعلى هذا فقوله: "تطلع بين قرني الشيطان" أي بالنسبة إلى من يشاهد الشمس عند طلوعها فلو شاهد الشيطان لرآه منتصبا عندها" (فتح الباري)

"اس حدیث کا مطلب ہے ہے کہ شیطان سورج کے جائے طلوع پرسیدھا کھڑا ہو جاتا ہے، جب سورج لکتا ہے، تو اس کے سر کے دونوں کناروں کے مابین لکتا ہے، تاکہ سورج پرستوں کا سجدہ اس کے آگے ہو۔ یک صورت غروب کے وقت ہوتی ہے۔ اس صورت میں سورج کا شیطان کے سر کے دونوں کناروں کے مابین نکلنے کا یہ مطلب ہوگا کہ اگر کوئی دیکھنے والا اس منظر کو دیکھیے لے، تو اس کوسورج شیطان کے سر کے دو کناروں کے مابین نکلتے ہوگا کہ اگر کوئی دیکھنے دالا کا یہ مطلب ہوگا کہ اگر کوئی دیکھنے دالا اس منظر کو دیکھیے ہوگا۔"

پہلے سوال کا جواب یہ ہے کہ ہر مخص جو غیر اللہ کی پرستش کرتا ہے، حقیقت میں وہ شیطان کی پرستش کرتا ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے: ﴿إِن يَدْعُونَ إِلا شيطانا مريدا﴾

شرک می حقیقت:

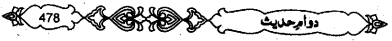
مشرك خواه كى كو بكارتا مو، حقيقت مين شيطان كو بكارتا ہے۔مثلًا أيك آ دى اكر

<sup>🗖</sup> فتح الباري: ۲٤٠/٦

<sup>🛭</sup> النساء:۱۱۷

# Celyange CTTA TO

"لات" كو يكارتا ب، تو اس كے متعلق اس كا خيال بيہ ہے كه وہ ميري حاجت رواكي کی قدرت رکھتا ہے۔ اس قتم کا ''لات'' نفس الاہر میں تو موجود نہیں، کیونکہ اس قتم ك اختيارات الله تعالى نے اپنے لئے ہى مخصوص ركھے ہيں۔ پس وہ''لات'' جو اس کے دماغ میں مشکل کشائی کے وصف کے ساتھ متصف ہو گیا ہے، وہ شیطان کا پیدا کردہ ہے، کی جو شخص ''لات'' کو پکارتا ہے، دراصل شیطان کو پکارتا ہے۔ اور ''لات'' كا وہ تصور جواس كے زئن ميں پيوست ہو چكا ہے، كھى كھى اس كوخواب اور کشف میں بھی دکھائی دیتا ہے۔ بیرقوت مخیلہ کا ایک کرشمہ ہے۔ پس وہ صورت جو مجھی مجھی اس کو مختلف مناظر میں جلوہ گر نظر آتی ہے، دراصل اس کی روح شیطان ہے، اس لئے وہ صورت ایک قتم کا شیطان کا بیکل اور اس کا لطیف د ماغی مجسمہ ہے۔ ۔ اور یہ بات شرک کی ہر صورت میں پائی جاتی ہے۔مشرک خواہ سورج پرست ہو یا جاند کا پرستار، بت کا پجاری ہو یا کسی دیوی دیوتا کا، اس قتم کے تخیلات میں گرفتار اور اسی کے خمار میں مست و مرشار ہے۔ وہ یہی سمجھتا ہے کہ میری باطن کی آئکھیں کھل گئ ہیں اور میں نے حقیقت کو پالیا ہے۔ دراصل وہ شیطان کے وسوے کا شکار اور خرانی د ماغ میں گرفنار ہے۔ ای طرح سورج پرست جب سورج کو کسی غلط بنبی کی بناء پر اپنا مشکل کشاسمجھ لیتا ہے اور اس کی روحانیت کے متعلق اس کا خیال ایک د ماغی تصویر بنا لیتا ہے، تو خواب و کشف میں اس کو وہ تصویر نظر آنی شروع ہوتی ہے۔ سورج پرستوں کے ہاں اس متم کے واقعات جن کی مادای خیل پر ہے، مشہور ومعروف ہیں۔ پس جب كوئى سورج يرست سورج كى عبادت كرتا ب اود اين كوانا مشكل كشا خيال كرتا ے، تو حصت وہ دماغی تصویر دماغی حرکت میں آجاتی ہے اور سورج ملک ماتھ اس کو پیست نظر آتی ہے۔ مرجب اس کی عبادت کا ونت گذر جاتا ہے، تو وہ تصور بھی اس کے وہم کے مطابق اس کے سامنے سے ہٹ کراس کے خیال میں چلی جاتی ہے، ای



تصور کو آتخضرت نا ایم نے شیطان کہا ہے، جو ہر عابد کو اپنے معبود کے ساتھ خواب و
کشف میں نظر آتی ہے۔ اور یہ کلام اس کے مشاہدہ ادر اعتقاد کی بناء پر ہے۔ جیسے
فتح الباری کی عبارت میں تصریح ہے۔ یہاں کسی شئے کا چھوٹا یا بڑا دکھائی دینا،
اس کے خارجی وجود کی بناء پر نہیں، تا کہ اس کے لئے حساب کا قاعدہ جاری کیا
جائے، بلکہ حسی وجود کی بناء پر ہے۔ حسا چونکہ سورج صرف ایک بالشت موٹا نظر
آتا ہے، پس الی صورت جس کے سرکا قطر ایک بالشت ہو، اگر سورج کے ساتھ نظر
آتا ہے، پس الی صورت جس کے سرکا قطر ایک بالشت ہو، اگر سورج کے ساتھ نظر
آتا ہے، نیس الی صورت جس کے سرکا قطر ایک بالشت ہو، اگر سورج کے ساتھ نظر

### ایک اورتوجیه:

شيطان ايكنبين، بلكه بهت سے بين، قرآن تجيد مي ب

﴿ أَنَّا أُرسَلنا الشياطين على الكافرين ﴾

''ہم شیاطین کو کافروں پر چھوڑ دیتے ہیں۔''

پس ہرافق کا شیطان الگ الگ ہے۔ بیشیطان اس وقت عابد کے سامنے ہوتا ہے۔ قرآن مجید میں ہے کہ جب'' ذوالقرنین''مغرب میں پنچے، تو سورج کو دیکھا کہ ایک دلدل کے چشمے میں غروب ہورہا ہے:

و حدها تغرب في عين حمئة،

اس کا مطلب صاف ہے کہ مغرب کی انتہائی آبادی میں اس وقت دلدل تھی۔ اور بیہ قاعدہ ہے کہ سورج غردب ہوتے وقت مغربی جانب کی اشیاء میں غروب ہوتا نظر آتا ہے۔ پس سمندر کے سوار کو سورج سمندر میں غروب ہوتا نظر آئیگا۔ اس طرح

<sup>🛭</sup> مریم:۸۳

<sup>🛭</sup> الكهف:٢٫٨

# 

'' والقرنین' کو کچر اور چشے میں غروب ہوتا معلوم ہوا۔ اب اگر آپ کے مطابق سے
کہا جائے کہ سورج کی موٹائی ساڑھے بتیں ارب میل ہے، تو یہ چشہہ جس بین یہ
غروب ہوتا آئیس معلوم ہوا، کتنا برا ہوگا؟ ظاہر ہے یہ سورج کی موٹائی سے بڑا ہوگا۔
اب بتائیے کہ یہ چشمہ کہاں ہے جو زمین سے بھی برا ہے اور سورج سے بھی برا ہے،
لیکن زمین پر موجود ہے۔ کہتے یہ گئی آپ کیوئر سلجھا ئیں گے؟ کہہ دیجئے کہ زمین
(جس پر یہ چشمہ ہے، جس میں سورج بھی سا جا تا ہے) سورج سے بہت بری ہے۔
لیکن اس پر تو مغربی و نیا کھلکھلا کر ہنے گئی گی۔ تو پھر جناب من بات وہی ہے، جو ہم
نے کہہ دی ہے۔ اسے تشلیم کر لیجئے۔

ویسے بھی عام بول چال میں یہ محاورہ استعال ہوتا ہے۔ سورج صحن میں ہے،
سورج ابھی دیوار کے پیچھے ہے، سورج سر پر ہے، سورج درختوں کی اوٹ میں ہے،
وغیرہ وغیرہ ۔ ان محاوروں کا مطلب بیج بھی جانتے ہیں، گر جب اعتراض کرنا ہی
غرض ہو، تو انسان کی عقل بیچ سے بھی کم ہو جاتی ہے۔ پھر وہ سورج یا چاند کو کسی پانی
کے گر مطریق دیکے کراس کو تکالئے، ماننے اور بھی حیرت میں پڑھ کر چہ میگوئیاں کرنی
شروع کر دیتا ہے۔

اب ووسرے اعتراض کا جواب بھی اب سمجھ میں آگیا ہوگا، کیونکہ معترض نے سیسمجھا کے دوسرے اعتراض کا جواب بھی ہے۔
کے شاید وہ شیطان سورج کے ساتھ پیوسٹ ہوتا ہے اور وہ ایک ہی ہے۔
جارے مذکورہ بالا بیان سے بید واضح ہوگیا ہے کہ شیطان ہر عابد کی دماغی تصویر
ہے،یا ہرعلاقہ کا الگ شیطان ہے۔

مديث كاعلم الجغرافية: -

وموسم س طرح بدلتے ہیں؟ ہم اور آپ تو اتنا ہی جانتے ہیں اور حقیقت

وارمايي وارمايي

بھی یہی ہے کہ موسم گرما میں ہم سورج کے قریب ہوجاتے ہیں اور سرما میں دور۔ اس لئے گری اور سردی محسوں کرتے ہیں۔ گری میں زمین کے خاکی ذرات گرم ہو جاتے ہیں، اور چونکہ یہ ذرات بہاڑوں پہ کم ہوتے ہیں۔ اس لئے وہاں مقابلتا محسندک ہوتی ہے۔ لیکن حدیث کہتی ہے:

''ابو ہریرۃ رُقائِنُ آنخضرت مُلَّامِنُمُ سے روایت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ جہنم نے اس مرتبہ جہنم نے

خدا کے پاس شکایت کی کہ میرا دم گفٹ چلا ہے، اس لئے مجھے سانس لینے کی اجازت دی جائے، اللہ نے کہا کہ تم سال میں صرف دو سانس لے سکت مدر دانجے اس کی اس سے موسم گراان ایک سانس سے موسم

سکتے ہو۔ چنانچہاس کی ایک سانس سے موسم گرما اور ایک سانس سے موسم سرما پیدا ہو گیا۔'' (بعداری)

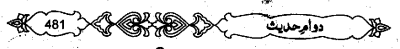
لیکن میہ سمجھ میں نہ آیا کہ ہر سال گرمیوں میں صرف دو ہی علاقے اس سانس کی لپیٹ میں کیوں آتے ہیں، جو خط استوا کے قریب ہیں۔ اور سارا یورپ، سائبریا، گرین لینڈ اور کینیڈا وغیرہ کیوں چکے جاتے ہیں؟ الخ (دو اسلام: ۳۲٦)

#### جواب:

اس اعتراض کا مطلب سے ہے کہ جب سردی اور گری کا تعلق سورج کے قریب اور دور ہونے سے ہے، تو حدیث کا مطلب کیا ہے؟

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ گری کا تعلق سورج کے ساتھ ہے اور ایک حدیث میں بھی اس کا ذکر ہے:

صحيح البخاري: كتاب مواقيت الصلاة، باب الإبراد بالظهر في شدة الحر، وفق الحديث(١٢٥)، صحيح مسلم: كتاب المساجد، باب إستحباب الإبراد بالظهر في شدة الحر، رقم الحديث (٢١٧٠٢٥)



"ما أيقظنا إلا حر الشمس" (بحاري)

"" م کوسورج کی گرمی نے جھایا" گراس حدیث میں ایک اور بات کی طرف اشارہ ہے کہ عالم میں جتنی چزیں میں، آن کا ظہور مادے کی بناء پر ہے اور ان کا فعل ان کی قوت کی بناء پر ہے۔ ہر چیز مادہ اور قوت فنا یا انتشار کا شکار ہو رہے ہیں اور محدود زندگی کے لئے ان کو ہر

مادہ اور قوت فنا یا اغتشار کا شکار ہو رہے ہیں اور محدود زندلی کے لئے اُن کو ہر کھرروحانی امداد پہنچ رہی ہے۔ اگر ان کوروحانی امداد نہ ملے، تو ہر شئے تھوڑے عرصہ میں فنا ہو جائے یا منتشر ہوجائے۔سورج گرمی چھوڑ دے اور برف سردی۔ پس وہ منج

جس سے سورج کو گری اور ہوا اور پانی کوسردی میں مدد ملتی ہے، وہ جہنم ہے۔ حدیث میں سورج سے گرمی چینینے سے انکار تہیں، بلکہ اس میں گرمی کا منبع بتایا گیا ہے۔

بعض محققین نے ایک لطیف جواب دیا ہے اور وہ یہ کہ عالم شہادت جس کی شکل وصورت اور کیفیت کوہم حواس اور عقل ہے محسوس کرتے ہیں اور عالم مثال جس کوہم اپنے خیال سے جان سکتے ہیں، یہ دونوں ایک دوسر سے متاثر ہوتے ہیں۔ پھران وونوں کیلئے ایک ایسا منبع ہے، جس سے اچھی کیفیات کا ظہور ہوتا ہے اور دوسر اایسا منبع ہے، جس سے مخالف اور مصر کیفیات کا ظہور ہوتا ہے۔ یہ مصر کیفیت خول جہنم میں جائے یا دنیا میں آئے، اس کا منبع ایک ہے۔ جب ایک منبع سے دونہریں نگلتی ہوں، اگر ان ہیں سے ایک کا پانی بند کر دیا جائے، تو دوسری میں پانی زیادہ ہوجاتا ہے۔ اگر وونوں میں پانی خیورا جائے، تو بہلی میں ہی کم ہوجاتا ہے۔ اس عالم کے بیدا ہونے وونوں میں پانی خیورا جائے، تو بہلی میں ہی کم ہوجاتا ہے۔ اس عالم کے بیدا ہونے سے قبل عالم مثال تھا اور اس وقت منبع سے صرف جہنم ہی کی کیفیات مصرہ کا اخراج

 <sup>●</sup> صحيح الخاري: كتاب التيمم، باب الصعيد وضوء المسلم يكفيه من الماء، رقم الحديث(٣٣٧)، صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب قضاء الصلاة الفائنة، رقم الحديث(٦٨٢)

ووام حديث ١٩٤٧

ہوتا تھا۔ یہی شکایت کا وقت تھا (اور یہ شکایت بعض علاء کے نزدیک زبان حال سے تھی اور بعض کے نزدیک زبان حال سے تھی اور بعض کے نزدیک زبان قال سے ) اس کے بعد یہ عالم پیدا ہوا ، تو اس عالم میں بھی کیفیات معزہ کے اسباب پیدا کر دیئے۔ کیفیات معزہ کے ظہور کیلئے جیسے فاعل کے بغیر چارہ نہیں، ویسے بی محل کی قابلیت کی بھی ضرورت ہے۔ پس وہ کیفیات معزہ جو اس عالم کے وجود سے پہلے صرف جہنم کی طرف رجوع کرتی تھیں، اس عالم کے پیدا ہونے کے بعداس میں کی ہوگئی۔

اوربعض علاءاس حدیث کوصرف تمثیل قرار دیتے ہیں، جس کا مطلب یہ ہے کہ گری تکلیف دہ چیز ہے۔ ان کے نزدیک نہ کلام ہے، نہ انقال، بلکہ صرف ایک تمثیل ہے۔ جیسے مثل مشہور ہے کہ سب قومیں اللہ کے پاس گئیں اور سب کو ایک ایک سب دیا۔ ایک قوم باتی رہ گئی اور کسب ختم ہو گئے، تو اللہ نے فرنایا کہ تمہارے لئے کوئی کسب نہیں، جو کسب دیکھوکر لو۔ اس تمثیل کا یہ مطلب ہے کہ یہ قوم سب کسب کرتی ہے۔ اس طرح اس حدیث کا یہ مطلب ہے کہ گری تکلیف دہ چیز ہے، الی تکلیف دہ جسے جہم سے آئی ہوئی ہے۔

اس کے آگے ایک اور حدیث پہ جرح کرنی چاہتے ہیں۔ کہتے ہیں:

### مديث كاعلم الطب:

"ماہرین طب کا بیر متفقہ فیصلہ ہے کہ کھی ایک نہایت خطرناک جانور ہے، جو مہلک امراض کے جراثیم ایک جسم سے دوسرے جسم تک منتقل کرتی رہتی

کیکن حدیث کہتی ہے کہ

"إذا وقع الذباب في شراب أحدكم فليغمسه ثم لينزعه فإن

# وارمديث ١٩٤٦ ١٩٤٨

فی إحدی جناحیه داء و الأحری شفاء " ● ''اگر کھی پانی میں گر جائے، تو اسے ڈبو کر نکال دو،اس لئے کہ اس کے ایک پر میں بیاری ہے اور دوسرے پر میں شفا ہے۔'' (دواسلام: ۳۲۷)

#### جواب:

احتراض کی حقیقت یہ ہے کہ کھی بیاری کے جرافیم اٹھا کر لے جاتی ہے اور گذرگی اس کی غذا ہے اور اس کے جسم میں موجود ہوتی ہے۔ پس حدیث کا یہ کہنا کہ "اگر پانی میں گر جائے، تو اس کو ڈبوکر نکالو، کیونکہ اس کے دوسرے پر میں شفا ہے۔" فیک نہیں!

مراس امر پرغورنہیں کیا کہ اس کے جسم میں ایک ایسا تریاق موجود ہے، جواس گندگی کو فنا کردیتا ہے، جواس کے جسم کے اندر موجود ہوتی ہے اور اس کے جرافیم کے مہلک اثرات کا اس میں علاج ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مصی ان تمام زہر یلی چیزوں کو کھا جاتی ہے، جو ہوارے لئے مہلک ہیں، مگر ان کے کھانے سے مرتی نہیں، بلکہ چست و چالاک ہوتی ہے۔ بعض بیجے جن کو دق الاطفال کی بیاری ہو جاتی ہے، ان کا علاج محصوں کے کھلانے سے کیا جاتا ہے۔ اور ایک قتم کی کھی ذریح خانے میں موجود ہوتی ہے، اس سے مرگی کا علاج کیا جاتا ہے۔ کھی کے افعال سے جن علاء نے بحث کی ہے، اس سے مرگی کا علاج کیا جاتا ہے۔ کھی کے افعال سے جن علاء نے بحث کی ہے، اس کے مرگی کا علاج کیا جاتا ہے۔ کھی کے افعال سے جن علاء نے بحث کی ہے، اس کے مرگی کا علاج کیا جاتا ہے۔ کھی کے افعال سے جن علاء نے بحث کی ہے، اس کے اور ایک تریاق موجود ہے۔

مھی کی عادت ہے کہ جب گرتی ہے، تو ایک پہلو پر گرتی ہے۔ اپنے آپ کو بچانے کیلئے پر جھاڑتی ہے، اس طرح جو مادہ پروں کے ساتھ ہوتا ہے، جھڑ جاتا ہے۔

صحيح البخاري: كتاب بده الخلق، باب إذا وقع الذباب في شراب أحدكم .....، وقم الحديث
 (٢١٤٢)

# وامِعديث ١٩٤٨

اب اس میں تریافیت کا اثر باتی ہے، جو ڈیونے سے حاصل ہو جاتا ہے۔اس حدیث سے تو آنجضرت ملائے کی صدافت کا جوت ملتا ہے۔آپ النااعتراض کر رہے ہیں! آگے پھراکی حدیث پراعتراض ہے:

#### صريث كاعلم التوليد:

دورم مادر میں بچے کیسے بنتا ہے؟ نرو مادہ کی علامات اس میں کس منزل پر کس طرح پیدا ہو جاتی ہیں اور وہ مال یا باپ دونوں کے خدوخال کیسے حاصل کر لیتا ہے؟ یہ فطرت کے وہ رموز ہیں، جنہیں کوئی ماہر فطرت آج تک نہیں سمجھ سکا، لیکن ہمارے علاءان مسائل کوصد یوں پہلے حل کر بچکے ہیں۔

"مرد کا نطفہ سفید ہوتا ہے اور عورت کا زرد، انزال کے بعد یہ ہر دوشم کے نظفے مل جاتے ہیں، اگر یہ مائل بہ سفیدی ہو، تو بچہ پیدا ہوتا ہے، ورنہ ماہرین تولید اس امر پر شفق ہیں کہ عورت کا نطفہ مقدار میں بیحد کم یعنی بشکل ماہرین تولید اس امر پر شفق ہیں کہ عورت کا نطفہ مقدار میں بیحد کم یعنی بشکل ماہرین تولید اس امر پر شفق ہیں کہ عورت کا نطفہ مقدار میں بیحد کم یعنی بشکل عورت کا نطفہ نظرتک نہ آئے۔ اس صورت میں چاہئے تو یہ تا کہ مجامعت عورت کا نطفہ نظرتک نہ آئے۔ اس صورت میں چاہئے تو یہ تا کہ مجامعت میں ہمیشہ لڑکا پیدا ہو، چہ جائیکہ وہ نطفہ مرد کا رنگ بداتا بھرے۔
میں ہمیشہ لڑکا پیدا ہو، چہ جائیکہ وہ نطفہ مرد کا رنگ بداتا بھرے۔ خدوخال کے متعلق ارشاد ہوتا ہے کہ "مجامعت کے وقت اگر مرد کا انزال خدوخال کے متعلق ارشاد ہوتا ہے کہ "مجامعت کے وقت اگر مرد کا انزال پہلے ہو، تو بچہ باپ پر جاتا ہے، ورنہ مال پر۔" (بہنادی) ﴿

<sup>●</sup> صحیح مسلم: كتاب الحيض، باب وجوب الغسل على المرأة بخروج المني منها، رقم الحديث (٣١١)، برق صاحب ك ذكركره ترجمه كي بارك من وضاحت آگ آرى ہے۔

صحیح البخاري : كتاب الأنبیاء، باب قول الله تعالی ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَائِكَة ......﴾
 رقم الحدیث ( ۳۱۵۱)



اگر آپ جا ہے ہیں کہ آپ کے بان ایسی اولاد پیدا ہو، جو فرشتوں سے

زیادہ پاکیزہ اور اہلیس کی ژد سے بالکل باہر ہو، تو کیجے نسخہ حاضر ہے۔

ابن عباس والني مضور ما الله سے روایت کرتے ہیں کہ جب کوئی مخص

مجامعت كرنے لكے، تو بيده عا پڑھ لے:

" بسم الله اللهم جنبنا الشيطان وجنب الشيطان ما رزقتنا"

''اے اللہ! مجھے اور میری اولا دکو شیطان سے بچا۔''

قواس کی اولاوکوشیطان بھی گمراہ نہ کر سکے گا۔

تنتی امرت دھارافتم کی دعا ہے کہ نہ قرآن کی ضرورت باقی رہی اور نہ رسول کی۔ (دو اسلام)

#### جواب:

يهال بداعتراض ہے كه:

حدیث میں باپ یا ماں کے ساتھ بچ کی مشابہت کا سب بیان کیا گیا ہے۔
اسی طرح لڑکا یا لڑکی ہونے کا سب ذکر کیا گیا ہے۔
بلکہ واقعہ کے خلاف ہے۔ کیونکہ نطفہ کا صرف ایک ذرہ استعال ہوتا ہے، باتی
میالکل بہہ جاتا ہے اور حورت کا نطفہ بالکل قلیل ہوتا ہے۔ رنگت کے لحاظ سے اس
کے غالب ہوئے گا سوال ہی پیدائبیں ہوتا۔ اگر دعا پڑھنے سے بچہ شیطان کے
اثر سے نی جائے، تو پھر قرآن، رسول کی کہاں ضرورت رہی ؟

● صحيح البخاري: كتاب الوضوء، باب التسمية على كل حال و عند الوقاع، رقم الحديث (
۱۶۱)، صحيح مسلم: كتاب النكاح ، باب ما يستحب أن يقوله عند الجماع، رقم الحديث (۱۶۲)

# وارعديث ١٩٤٥

یہ ہا عراض! اس میں کوئی شک نہیں کہ بھی لڑکا ہوتا ہے اور بھی لڑکا، اور بھی

پہ ماں کے مشابہ ہوتا ہے اور بھی باپ کے۔ ماہرین کو ابھی تک اس کا سبب معلوم

نہیں۔ گر بعض مہینوں میں لڑکے پیدا ہوتے ہیں اور بعض میں لڑکیاں۔ گر ان کا یہ قاعدہ

ہے۔ بعض مہینوں میں لڑکے پیدا ہوتے ہیں اور بعض میں لڑکیاں۔ گر ان کا یہ قاعدہ

مخینی ہے، کی نہیں۔ ماہرین کو بہر کیف کوئی تھوں چیز معلوم نہیں۔ گر آنخضرت کالفی اس نے اس کے متعلق بتایا ہے۔ حدیث میں یہ لفظ نہیں کہ یہ مرکب مائل بسفیدی ہو، تو اس کے متعلق بتایا ہے۔ حدیث میں یہ لفظ نہیں کہ یہ مرکب مائل بسفیدی ہو، تو اس کے مطلب یہ نہیں کہ وہ زیادہ ہو، بلکہ معنوی غلبہ مراد ہے۔ یعنی مرد کے نطفہ میں لڑکی بننے کا اثر ہوتا ہے اور عورت کے نطفہ میں لڑکی بننے کا۔ اب جس کا اثر غالب ہو گا، وہی صورت ہوگی۔ غلبہ سے مراد یہ نہیں کہ اگر مرد کا نطفہ زیادہ ہوگا، تو لڑکا، ورنہ لڑکی۔ اگر غلبہ میں کڑت کا بھی لحاظ رکھا جائے، تو اس کا مطلب یہ ہوسکتا ہے کہ مرد کا نطفہ جتنا انعقادِ حمل میں خرچ ہوتا ہے، اس کے اندازے میں تفاوت ہوتا ہے۔ لڑکا بننے کیلئے پچھ زیادہ خرچ ہوتا ہے، اس کے اندازے میں تفاوت ہوتا ہے۔ لڑکا بننے کہلے پچھ زیادہ خرچ ہوتا ہے، اس کے اندازے میں تفاوت ہوتا ہے۔ لڑکا بننے کہلے پچھ زیادہ خرچ ہوتا ہے اور لڑکی بننے کیلئے پچھ کی ہوتا ہے۔ اور لڑکی بننے کیلئے پچھ زیادہ خرچ ہوتا ہے اور لڑکی بننے کیلئے پچھ کی ہوتا ہے۔ اور لڑکی بننے کیلئے پچھ زیادہ خرچ ہوتا ہے اور لڑکی بننے کیلئے پچھ کی ہوتا ہے۔ اور لڑکی بننے کیلئے کہ کھوڑیا۔ اور اور کی بننے کیلئے پچھ کی ہوتا ہے۔ اور لڑکی بننے کیلئے پچھ کی ہوتا ہے۔ اور لڑکی بنا کے اور لڑکی بنا کہ کھوڑیا۔ اور کی ہوتا ہے اور لڑکی بنا کہ کی ہوتا ہے۔ اور لڑکی بنا کی کی ہوتا ہے۔ اور لڑکی بنا کی ہوتا ہے اور لڑکی بنے کیلئے پچھ کی ہوتا ہے۔ اور لڑکی بنا کی کی ہوتا ہے۔ اور لڑکی بنا کی کی ہوتا ہے۔ اور کی ہوتا ہے اور لڑکی ہوتا ہے۔ اور لڑکی ہوتا ہے۔ اور کرک کو کھوٹی ہوتا ہے۔ اور کرک کی کی کی ہوتا ہے۔ اور کی کی کی کی کو کی کو کور کی کی کو کی کی کی کو کی کو کور کی کو کی کی کو کی کو کی کی کو کور کی کور کی کور کی کی کی کور کی کور کی کور کی کور کی کی کور کی ک

بے یہ بھروی اول مدیث میں "سبق" کا لفظ ہے، جس کے معنی بڑھنے کے ہیں۔
اگر مرد کا نطفہ بڑھ جائے، تو باپ سے مشابہت ہوگی ورنہ ماں سے۔ بڑھنے کے معنی
پہلے انزال ہونے کے معنی میں بھی ہوسکتا ہے اور معنوی بڑھنا بھی مرادلیا جاسکتا ہے۔
دعاء کے اثر کا یہ مطلب نہیں کہ بچہ ایسا نیک ہوگا کہ اس کو قرآن اور رسول
کی ضرورت نہیں ہوگی۔ بلکہ یہ مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ کا لطف و کرم اس کے
شامل حال ہوگا اور قرآن وسنت سے مستفید ہونے کی اس میں قابلیت ہوگی۔
دوسرا مطلب یہ ہے کہ بیچ کوشیطان جسمانی ضررنہیں پہنچا سکے گا۔
تیسرا مطلب یہ ہے کہ شیطان مرد کے ساتھ اس کے فعل میں شریک ہوکر بیچ

# وارحديث روادر مديث

میں ضرر کا باعث نہ بے گا۔ نیز ان امور کا تعلق ایمان کے ساتھ ہے۔ کیونکہ وعاکے اثر کا ذکر تو قرآن میں بھی ہے۔ جب مریم میں پیدا ہوئیں، تو ان کی مال نے بیر کہا:

﴿ إِنَى أَعِيدُهَا بِكُ و ذريتها من السّبيطان الرحيم ﴾

"میں اس کو اور اس کی ذریت کو مردود شیطان سے تیری پناہ میں دیتی ہوں۔"

جب ولادت کے بعد دعا کی جاسکتی ہے، تو انعقادِ حمل سے پہلے بھی ہوسکتی ہے۔ قرآن مجید میں ہے کہ:

وادعوني استحب لكم

''مجھے ہے مانگو، میں دوں گا۔''

آ کے ایک اور حدیث پر اعتراض کرتے ہیں:

### مديث كاعلم الاصوات:

"مرغ كول بانك ديتا ہے؟ گدها كول بينكا ہے؟ الو ہرية الله آخضرت مُلَيْدًا ہے روايت كرتے ہيں كه تم مرغ كى صداسنو، تو اللہ سے فضل كى دعا ماكو، اس لئے كه اس وقت مرغ كوفرشتہ نظرة يا كرتا ہے۔ اور جب گدھے كى آ واز سنو، تو شيطان سے بناہ ماكلو۔ اس لئے كه وہ شيطان كو ديكھ كر بينكا ہے۔" (بحاري)

<sup>🗗</sup> آل عمران:۳۱

<sup>🔵</sup> غافر: ٦٠

صحيح البخاري: كتاب بده الخلق، باب خير مال المسلم غنم يتبع بها شعف الجبال، وقم
 الحديث (٣١ ٢٧)، صحيح مسلم: كتاب الذكر والدعا والتوبة ، باب استحباب الدعاء عند
 صياح الديك ، وقم الحديث (٢٧٢٩)



#### جواب:

مرغ جب برا ہوتا ہے، تو ہا مگ دیتا ہے، یعنی نشودنما کی بخیل پر پہنچ کراس میں بیفول ہوتا ہے اور یعنی نشودنما کی بخیل پر پہنچ کراس میں بیفول ہوتا ہے اور یعنی ہوتا ہے اور اس کی آ واز سریلی ہوتی ہے۔ یہ چیزیں اس قتم کی ہیں کہ ان کو فرشتوں کی طرف منسوب کیا گیا ہے اور گدھے کی آ واز کو قرآن نے بھی فتیج قرار دیا ہے، بلکہ سب کے اور گدھے کی آ واز کو قرآن نے بھی فتیج قرار دیا ہے، بلکہ سب کے اس کو برا کہا ہے:

﴿إِن أَنكر الأصوات لصوت الحمير ﴾

"سب آوازول سے بری آواز گدھے کی آواز ہے۔

اس لئے اس کوشیطان کی طرف منسوب کیا۔

بعض محقین نے یہ ذکر کیا ہے کہ ہرنوع کے لئے عالم مثال میں ایک صورت ہے۔ اس صورت کی طرف اس کے نوع احکام منسوب ہیں۔ بہترین انواع کی تصاویر بہتر ہیں اور منکر ترین انواع کی تصاویر بری۔ بہترین مثالی صورت کو فرشتے اور بری صورت کو شیطان سے تعبیر کیا گیا ہے۔ مرغ کی آ واز اور گدھے کی آ واز این اپنی مثالی صورت کے شیطان سے تعبیر کیا گیا ہے۔ مرغ کی آ واز اور گدھے کی آ واز اپنی اپنی مثالی صورت کے تابع ہیں۔ ہر حیوان چونکہ اپنی تصویر یا اپنی جنس کو د کھے کر یا خیال کے اس کو فرشتے اور شیطان کے دیکھتے سے تعبیر کیا۔

اور عین ممکن ہے کہ جب مرغ میں بانگ کہنے کی تحریک ادنی درجہ پر ہو، تو فرشتہ دیکھنے سے وہ تحریک اس درجہ پر پہنچ جائے کہ بانگ دیدے۔ ای طرح گدھے میں آواز کی خواہش کو تیز کرنے میں شیطان کو بھی وظل ہو، جیسے انسانی تحریکات میں بھی

<sup>🛭</sup> لقمان:۱۹



بعض وقت شیطان کو اور بعض وقت فرشتے کو دخل ہوتا ہے۔ حالانکہ اصل تحریک انسان

کے دماغ سے ہی اٹھتی ہے۔ قرآن مجید میں ہے

﴿إِذَ يُوحِي رَبِكَ إِلَى الملككة أَني معكم فَثَبَتُوا الذين امنوا ﴾ ﴿ إِذَ يُوحِي رَبِكَ إِلَى الملككة أَني معكم فَثَبَتُوا الذين امنوا ﴾ ﴿ وَمُولِ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

دوسری جگه فرمایا

والسيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء الشيطان تهين فقرت وراتا اورب حيائي كاحكم ويتاب-"

آ مح ایک مسلد لکھتے ہیں:

# مديث كاعلم الأداب:

"عن أنس أن النبي صلى الله عليه وسلم أنه كان إذا سلم سلم ثلاثا وإذا تكلم بكلمة أعادها ثلاثا"

''انس کے بیں کر معمور میں کی مدعادت تھی کہ وہ تین مرتبہ سلام کہتے اور ہر بات کو تین بار دہرائے۔'' (بنعاری)

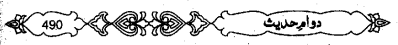
#### جوايب

اس جگرسلام سے مراد وہ سلام ہے، جو کسی مکان کے دروازے پر جا کر کہا جاتا

<sup>•</sup> الأتفال:١٢

٠ البقرة: ٢٦٨

<sup>•</sup> صحيح البخاري: كتاب العلم، باب من أعلا العظيم، ألا العلم، العلم العلم، العلم،



ہے، لینی کسی شخص کو مکان سے باہر بلانا ہو، تو سلام کہو، اگر جواب نہ طے، تو پھر تین بار تک کہو۔ اس پر بھی جواب نہ آئے، تو واپس چلے جاؤ، جیبا کہ دوسری احادیث سے اس کا پید چانا ہے۔ •

اور تکرار اس کلمہ کا کرتے ،جس کی تاکید مقصود ہوتی یا خطرہ ہوتا کہ ذہن ہے کہیں اتر نہ جائے۔اس سے مقصد شریعت کی حفاظت تھی۔ بیہ مطلب نہیں کہ ہر کلام تین تین بار کرتے۔ کیونکہ اس حدیث کے چیچے بیا لفظ ہیں۔ "حتی تفہم عنہ " تاکہ کلمہ ذہن نشین ہو جائے۔ اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ ہر کلام تین بار نہیں کہتے تھے۔

# کھڑے ہوکر پیشاب کرنا

اس سے آگے حذیفہ ڈٹاٹٹا ایک حدیث کی نقل کرتے ہیں: ''حذیفہ ڈٹاٹٹا کہتے ہیں کہ رسول اللہ مُٹاٹٹا کھاد کے ایک ڈھیر کے قریب آئے اور میرے سامنے کھڑے ہوکر پیثاب کیا۔''

#### جواب:

اس كا جواب بيد كه جهال كهاد كا دهير تها، وبان باس ديوار تقى اور حذيفه كوايي

ويكيس: صحيح مسلم، كتاب الأداب، باب الاستئذان ، رقم الحديث (٢١٥٣)، سنن الترمذي: كتاب الإستئذان، باب ما جاء في الاستئذان ثلاثة، رقم الحديث (٢٦٩٠)، مسئد أحمد ٤٣٠٤: ٣٩٠٤، ثير ويكسس: فتح الباري: ١٠٠/١٠

 <sup>◘</sup> صحيح البخاري: كتاب العلم، باب من أعاد الحديث ثلاثًا ليفهم عنه، رقم الحديث (٩٥)

 <sup>●</sup> صحيح البخاري: كتاب الوضوء، باب البول عند صاحبه والتستر بالحائط، رقم الحديث (٢٧٣)
 (٢٢٣)، صحيح مسلم: كتاب الطهارة، باب المسح على الخفين، رقم الحديث (٢٧٣)

# وارمنیث کا ۱۹۹۳ کا ۱۹۳ کا ۱۹۹۳ کا ۱۹۳ کا ۱۹

پاس پشت کی جانب پھرا کر کھڑا کر دیا کہ کوئی نہ دیکھے۔ اس کی وجہ بیتی کہ آپ سُلُنگِمُ کے سُلُ سُلُمُ اس کے سُلُف میں درد تھا، جیسا کہ "سن بیھقی" میں ہے۔ • آپ سُلُنگِمُ وہاں بیٹھ نہیں سے تھے۔ عذر کے وقت ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔

آ گے ایک اور حدیث لکھتے ہیں:

### مديث كاعلم الزلزال:

((قال النبي صلى الله عليه وسلم اهتزّ عرش الرحمن لموت سعد بن معاذ ))

'' تخضرت فرماتے ہیں کہ سعد بن معاذ کی موت پر خدائی تخت کا پنے لگ کیا تھا۔'' سعد کی موت پر عرش کیسے ال کیا؟

#### جواب:

اس کا جواب یہ ہے کہ جیسے آسان اور زمین روتے ہیں، ای طرح عرش بھی بال علیہ قرآن مجید میں ہے کہ:

﴿ فعما بكت عليهم السماء والأرض ﴾ \* "
" فرعون اوراس ك لشكر ك غرق مون يرآسان وزين ندروت."

- سنن البيهقى: ١٠١/١، المستدرك ٢٩٠/١ الى كسند من يحيى بن عبد الله بن ماهان الكرابيسي " اور "حماد بن غسان "خعف بين (لسان الميزان: ٢٦٥/٦، ٢٠١/٢٠) اي بناء يرام بين ورحافظ وابي أين في السين السين اورحافظ وابي أين في السين السين المرام بين المرام المر
- صحيح البخاري: كتاب فضائل الصحابة، باب مناقب سعد بن معاذ رضى الله عنه ، رقم الحديث (۲ ق و ۳ ق معاد بن معاد رضى الله عنه ، رقم الحديث ( ۲۲۲۲)
  - 🚯 الدخان: ٢٩



بدنو ایک محاورہ ہے کہ فلال کی موت پر دنیا ال گئی، بعنی اس کی موت مسلمانوں کیلئے ایک بڑا صدمہ تھا، یا بیرمطلب ہے کہ عالم بالا میں خوشی کی لہر دوڑ گئی۔ فرشتوں نے استقبال کیا، قرآن مجید میں ہے:

سبوں یہ روں بیدیں ہے۔ ﴿آسان قریب ہیں کہ اوپر سے بھٹ پڑیں۔'' سائعش سے ملئ کہ حقیق میں مجمدال کا مار کریا ہوں میں ک

اگرعرش کے ملنے کوحقیقت پرمحمول کیا جائے، تو اس میں کیا اسحالہ ہے؟ ''زلزال'' کاتعلق زمین سے ہے نہ کہ عرش سے!

### مديث كاعلم الألسنة:

' حضور طُلِیْم نے فرمایا کہ قرآن سات زبانوں میں اتارا گیا ہے۔ اس پر اعتراض یہ ہے کہ وہ باقی زبانیں کہاں گئیں؟ پھر ایک مضمون کو ایک بی فقرے میں اوا کیا جائے، تو اسے یاد کرنا آسان ہوتا ہے۔ لیکن سے حدیث پچھادر ہی بتاتی ہے۔ آنخضرت طُلِیْم سے جبریل نے کہا کہ قرآن صرف ایک زبان میں پڑھا کریں۔ آپ نے فرمایا کہ یہ چیز میری امت کی طاقت سے ایک زبان میں پڑھا کریں۔ آپ نے فرمایا کہ یہ چیز میری امت کی طاقت سے ایسا ہے ہے۔ اس

#### جواب:

حدیث کامفہوم میرے کہ قرآن سات حروف پر اترا ہے۔ اس کا مطلب

<sup>🛈</sup> الشوري: ٥

صحیح البخاري: کتاب بدء الحلق، باب ذکر الملائکة ، رقم الحدیث (۳۰٤۷)، صحیح
 مسلم: کتاب صلاة المسافرین، باب بیان أن القرآن علی سبعة أحرف، رقم الحدید
 (۸۱۹)،صحیح ابن حبان: ۱۳/۳، (۷۲۸)



ہے کہ قرآن تو قریش کی زبان پراتراہے۔ گر دوسرے قبائل بھی قرآن کے حروف کو اپنی لغت میں پڑھ سکتے ہیں۔ زیادہ مشہور لغات اس وقت سات تھیں۔ بیشروع میں آسانی کیلئے تھا۔ جیسا کہ پنجابی زبان ایک ہے ، گر ملتان، شاہ پور اور لا ہور کی زبانوں میں فرق ہے۔ گریہ فرق کلی نہیں، تھوڑا تھوڑا ہے۔ قرآن تو ایک ہی زبان میں نازل ہوا، گرزبانوں میں پڑھنے کی رخصت جریل ملینا کے کرآئے۔

اگر مضمون کو ایک فقرہ میں ادا کیا جائے، تو وہی فقرہ ووسرے شہر کی زبان پر نہ چڑھتا اور اگر اس کو ایک شہر کی زبان میں پڑھنے کی اجازت دی جائے، تو اس کو ایک گونہ آسانی ہوتی ہے۔

### مريث كاعلم النباتات:

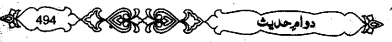
" جابر بن عبداللہ کہتے ہیں کہ معبد نبوی میں ایک درخت تھا، جس کے پاس کھڑے ہو کہ حضور مالیا کرتے تھے۔ پھر جس روز منبر تیار ہو گیا اور آپ منبر پر چڑھ کر وعظ کہنے گئے، تو اس درخت نے رونا شروع کر دیا۔ اس کے توحوں کی صدا اس اونٹن کی طرح تھی، جس کا بچہ مرجائے۔ ہم بیصداس رہے تھے۔حضور منبر سے اترے، اس درخت پر ہاتھ پھیرا اور وہ چپ ہوگیا۔ "

اگر آپ کہیں کہ بیہ مجزہ تھا، تو پھر رسول نے کفار کو معجزہ دکھانے سے کیوں انکار کیا تھا؟

﴿ هل كنت إلا بشرا رسولا ﴾ •

🗗 بني إسرائيل: ٩٣٠

<sup>•</sup> صحیح البخاري: کتاب المناقب باب علامات النبوة ، رقم الخدیث(۳۳۹۲)، و لفظه "...... کصوت العشار" لیتی آئی کروئے کی آواز آئی تھے۔ سے دی ماہ کی طالمیاوئی روثی ہے۔



''میں ایک انسان ہوں، جس کا کام اللہ کا پیغام پہنچانا تھا، نہ کہ مجزہ دکھانا، اور مسلمانوں کے سامنے مجزہ دکھانے کی کیا ضرورت تھی، وہ تو پہلے ہی ایمان لا کیکے تھے؟

#### جواب

- اس اعتراض کا خلاصہ بیہ ہے کہ درخت کا ردنا عادت نہیں۔ اگر درخت رویا تھا، تو مکہ کے درخت کیول نہیں روئے؟
  - شمانوں کومعجزہ دکھانے کی کیا ضرورت تھی؟.
    - 3 کفارکومعجزه دکھانے سے کیوں انکارکیا؟

شبداول کا جواب مدے کہ رونا خرق عادت تھا، جیسے قرآن مجید میں ہے۔

﴿ فَالْقَيْ عَصَاهُ فَإِذَا هِي تَعْبَانُ مِبِينَ ﴾ • ﴿ فَالْقَيْ عَصَاهُ فَإِذَا هِي تَعْبَانُ مِبِينَ ﴾

''موی ملیٹا نے لاتھی ڈالی ہتو ظاہری طور پراژ دھا بن گیا۔'' سند سند میں

علاوہ ازیں آنخضرت مُلاَیُم کے فراق پرممکن ہےسب درخت روئے ہوں، مگر لوگوں کو بیرونا سنائی نہ دیٹا ہو۔ جب اللہ نے چاہا تو سنا دیا۔ اور بیر بھی ہوسکتا ہے کہ

جب الله تعالى حام، توكوكى چيز روع اور جب حام ندروع-

﴿فما بكت عليهم السماء والأرض﴾

''ان پر آسان و زمین نه روئے''لعنی دوسروں پر روتے ہیں۔

دوسرے شبہ کا جواب ہیہ ہے کہ رونا اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کواس لئے دکھایا طرف صلحہ مصل میں نوبل ایک کی دور ان کی میں

ان کوطمانیت حاصل ہو، جیسا کہ نزول مائدہ کی وجہ بیان کی ہے:

<sup>€</sup> الأعراف:١٠٧

<sup>🛭</sup> الدخان:۲۹



"دستر خوان کے اترنے کی درخواست اس لئے کرتے ہیں کہ ہم اس سے کھا کیں، ہمارے دل مطمئن ہو جا کیں اور ہم کو یقین ہو جائے کہ تو نے ہم سے بھے فرمایا اور ہم گواہ بن جا کیں۔"

تیسرے اعتراض کا جواب ہیہ ہے کہ مجزہ (قرآن مجید) کفار کو دکھایا گیا تھا۔ وہ محف ضد کی بناء پر خاص خاص معجزے طلب کرتے تھے۔ جس کے جواب میں سے کہا م

﴿ سبحان ربي هل كنت إلا بشراً رسولا﴾ في سبحان ربي هل كنت إلا بشراً رسولا﴾ في سبحان ربي هل تو صرف "ميرارب (اس عيب سے كم مجزه نه دكھا سكے) پاک ہے (مگر) ميں تو صرف بشررسول ہوں (لیعنی مجھے طاقت نہیں كہ كوئی مطالبہ بذات خود پورا كروں۔)"

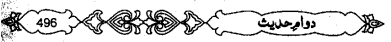
#### مديث كاعلم الحقائق:

''ام شریک رادی ہے کہ حضور نے چھپکل کو مارنے کا تھم دیا تھا، اس کئے کہ یہ آگ کو پھونکوں سے بھڑ کاتی تھی، جس میں حضرت ابراہیم ملیا کو پھینکا گیا تھا۔ (بنخاری)

<sup>🕡</sup> المائدة:١٣٠١

<sup>🛭</sup> بني إسرائيل: ٩٣

 <sup>◘</sup> صحيح البخاري: كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى ﴿ وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرُهِيمُ خَلِيُلا﴾ رقم الحديث (٣١٨٠)، صحيح مسلم: كتاب السلام، باب استحباب قُتل الوزغ، رقم الحديث (٣١٣١)



بھلا حضرت ابراہیم طینا نے چھپکلی کا کیا بگاڑا تھا؟ اور اس آگ کو جس میں ساٹھ ستر من خشک ایندھن جل رہا تھا، ایک ننھا سا کیڑا کیا بھڑکا سکتا تھا اور اس کے تنفس میں اتنی طاقت کہاں تھی کہ وہ آگ کے شعلوں میں ذرہ بھر بھی اضافہ کر سکے؟

#### جواب:

- 🗓 اعتراض بيركه وه كيول پيونك مارتا تها؟
  - 🛮 اس کی پھونک سے کیا بن سکتا تھا؟

پہلے شبہ کا جواب یہ ہے کہ وہ کوئی ممتر جانور نہیں، جس نے اہراہیم علیظ کو سجھ کر پھونک ماری۔ اصل میں حدیث اس طرف اشارہ کرتی ہے کہ بعض جانور شیطان کا آلہ کار بن جاتے ہیں اور شیطانی الہام کے قبول کرنے کی استعداد ان میں زیادہ ہوتی ہے۔ چنانچہ چھپکی کا پھونک مارنا ای بناء پر تھا۔ اور اس کوقل کرنا، حقیقت میں شیطانی آلات کو بے کار کرنا ہے۔

دوسرے شبہ کا جواب یہ ہے کہ شیطان جب مادے میں کوئی حرکت دینا چاہتا ہے، تو مادی تحریک کو تلاش کرکے اس کے شمن میں اپنا کام کرتا ہے۔ اگر کسی فے دروازہ تھوڑا سا ہلایا، تو اس کو زیادہ کھول دیا۔ اس طرح اگر کسی نے پھونک ماری، تو اس کو زیادہ کھول دیا۔ اس طرح اگر کسی نے پھونک ماری، تو اس کے اثر کو بوھا دیا، یہ پھونک اگر چہ بظاہر تھوڑی ہے، مگر شیطانی آ میزش سے اس کا اثر بڑھ جاتا ہے۔

اس کے بط کھتے ہیں:

" أيك اور حقيقت المعظم موء ابن مسعود المافية كت بي كم مين في جريل كو

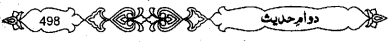


دیکھا، تھا اس کے چھسو پر تھے۔'(بحادی) صرف ابن مسعود میں کیا خوبی تھی کہ انھیں جریل نظر آیا ،کسی اور صحابی کو کیوں نہ دکھائی دیا؟ چھسو پُر آپ نے کیے کِن لیے تھے؟ اور جبرائیل کے لیے پروں کی ضرورت ہی کیا تھی؟''

#### جواب:

ان میں تین شبهات ہیں:

- 💠 عبدالله بن مسعود والتو كالموري علاوه جرائيل كسى اوركو كيون نه وكهائي دي؟
  - 🌢 پرکیے گئے:
  - 🗘 پروں کی جرائیل کو ضرورت ہی کیا تھی؟
- کی پہلا شبہ اس لیے بے اصل ہے کہ و کھنے والے رسول الله مَالَیْمُ بین، عبد الله بن مسعود رہائی اللہ بن مسعود رہائی تو رادی بین۔ (بحاری)
- 🕲 دوسرا شبہ اس پہلے شبہ پر متفرع ہے۔ جبرائیل کو اصل شکل میں دیکھنے کا ذکر
- صحیح البخاری: کتاب التفسیر، باب قوله فو فاوحی إلی عبده ما أوحی فه رقم الحدیث (۲۵۷)، صحیح مسلم: کتاب الإیمان، باب فی ذکر سدرة المنتهی، رقم الحدیث (۱۷٤)، اس حدیث میں ہے کہ بی اکرم نافیج نے فود چرائیل فیج کود یکھا تھا۔ بعض روایات میں اس آیت فو فکان قاب قوسین أو أدنی نیج فی فاؤخی إلی عبده ما أو خی فی کی تغییر بیان کرتے ہوئے، امام بخاری ثافیج نے یہ روایت بایں الفاظ "حدثنا ابن مسعود أنه رأی جبریل له ستمالة جناح" لائے ہیں۔ جس ہے برق صاحب کو غلط ہوئی ہے۔ کہ دیکھنے والے ابن مسعود تفاقیق بین، جس کی تقریک تفاقیجیں، طلائکہ وہ آیت کی تغییر فرما رہے ہیں کہ دیکھنے والے ابن مسعود ویک روایات میں موجود ہے۔ دیکھیں، صحیح البخاری (۲۷۵) کیونکہ جبریل علیج کے قریب ہوتے والے وی ہیں، جس کی طرف وی کی گئی تھی۔
- ويكسين: صحيح البخاري: كتاب التفسير، باب قوله ﴿ فأوحى إلى عبده ما أوحى ﴾ رقم الحديث(٤٥٧٦)



قرآن مجيد ميں ہے:

﴿ وَلَقَد رَآهُ نَزُلَةً أُخُرى ﴾

آپ ﷺ نے جرائیل کودوبارد یکھا۔"

دوسری جگه فرمایا:

﴿ وَ لَقَدُ رَآهُ فِي الْأُفْقِ الْمُبِينِ ﴾

''آپ مَالِيَّةً نے جَبِرائیل کُوافقِ مُشر قَی میں دیکھا۔''

تیرے شبکا جواب یہ ہے کہ پُر، "أجنحة" کا ترجمہ ہے۔ قرآن مجید میں ہے ۔ ﴿ حَاعل الملائكة رسلا أولي أجنحة مثنىٰ و ثلاث و رہنع ﴾

''الله تعالیٰ نے فرشتوں کورسول بنایا، جن کے دو دو، تین تین ، چار چار پر ہیں۔''

﴿ يزيد في الحلق ما يشاء ﴾ •

''پیدائش میں جس قدر چاہے اضافہ کرتا ہے۔''

اس کے بعد کہتے ہیں:

# حديث كاعلم التاريخ

''ابو ہرریۃ حضور مُلاہی ہے راوی ہیں کہ حضرت ابراہیم ملی کا ختنہ ای (۸۰) برس کی عمر میں ہوا۔'

- 0 النجم: ١٣
- 🗗 التكوير: ٢٣
  - 🛭 الفاطر: ١
  - 🛭 الفاطر: ١
- صحيح البخاري: كتاب الأنبياء، باب قول الله تعالى ﴿ وَاتَّخَذَ اللّٰهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا ﴾ رقم الحديث(٣١٧٨)، صحيح مسلم: كتاب الفضائل، باب من فضائل إبراهيم الخليل عِنْكَيْنَ ، هَا اللهِ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ الل



#### جواب:

اں پراعتراض یہ ہے کہ

- 🛈 پہلے کیوں نہ کیا؟
- 🕑 ضعف بیری کے باوجود حجام کے آ گے جا بیٹھے۔
- 🕏 ختنه کا مقصداتی برس میں حاصل نہیں ہوسکتا۔
- 🟶 شبداول کا جواب یہ ہے کہ پہلے حکم الہی نہیں ہوا، جبیما کہ حدیث میں مذکور ہے۔
  - 🗬 شبددوم کا جواب سے کہ خاند آپ نے خود کیا، جام سے نہیں کرایا۔
- اور شبہ وم کا جواب یہ ہے کہ حضرت ابراہیم طبیقات سال کی عمر میں ازدواجی زندگی ہے۔ اس کے اور خضرت اسحاق علیقا اور حضرت اسحاق علیقا اور حضرت اسحاق علیقا اور حضرت اساعیل علیقاس کے بعد ہی پیدا ہوئے۔ اور ان کے علاوہ اور لڑکے بھی پیدا ہوئے۔

### حضرت سليمان ماينًا كا واقعه:

اس کے بعدایک اور حدیث لکھتے ہیں:

"ابو ہرمیۃ دائش رسول النگائی ہے راوی ہیں کہ ایک دن حضرت سلیمان الیا ان کہا کہ آج رات میں اپنی تمام ہوبوں ہے، جن کی تعداد ایک سو یا نانوے تھی، مجامعت کروں گا۔ ہر ہوی ہے شہسوار پیدا ہوگا، جو اللہ کی راہ میں جہاد کریگا۔ کسی نے کہا کہ "اِن شاء اللّه" بھی کہے، مگر آپ نے پرواہ نہ کی۔ چنانچ ایک کے بغیر کوئی حالمہ نہیں ہوئی۔ (بخاری) حضرت سلیمان عہد تاریخ کے انسان ہیں، عام انسانوں جسیا قد، اتن ہی عمر اور طافت۔ ہم یہ کسے یقین کرلیں کہ وہ پوری ایک ہو ہو یول کے ساتھ مجامعت کی طافت۔ ہم یہ کسے یقین کرلیں کہ وہ پوری ایک ہو ہو یول کے ساتھ مجامعت کی

• صحيح البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب من طلب الولد للجهاد ،رقم الحديث ... (٢٦٦٤)



طاقت رکھتے تھے۔ پھر یہ بھی سوچئے کہ اگر ایک بیوی کے ساتھ مجامعت کیلئے کم از کم پندرہ منٹ درکار ہوں، تو تمام کے پاس جانے کیلئے بچپیں گھنے چاہمیں ، مالانکہ سردیوں کی لمبی سے لمبی رات چودہ گھنٹوں کی ہوتی ہے، بشرطیکہ اسے غروب آفاب سے طلوع آفاب تک ثار کیا جائے۔'' (دواسلام :۳۹۹)

#### جواب:

# اعتراض کی حقیقت یہ ہے:

سلیمان ﷺ عام انسانوں جیسے ہونے کے باوجود اتن طاقت کے مالک کیسے ہوگئے؟
 اگر ہر عورت کے لیے پندرہ منٹ در کار ہوں، تو ۲۴ گھٹے جا ہمیں، حالانکہ بڑی سے بڑی رات جودہ گھنٹوں کی ہوتی ہے۔ لیس دس گھنٹوں کی کیسے بوری ہوگی؟
 پہلے اعتراض میں تو صرف استبعاد ہی استبعاد ہے۔ بعض حالات میں انسان

میں طاقت زیادہ ہو سکتی ہے۔ خصوصاً پیغمبروں میں! باقی رہا دس گھنٹے کا تفاوت تو اگر پندرہ منٹ کی بجائے ۵ منٹ مقرر کر لئے جا کمیں، صرف آٹھ گھنٹے در کار ہیں۔

# اختتامى كلمات

الحمد لله! مصنف نے جتنے اعتراضات حدیث پر حملہ کرنے کی غرض سے تراشے تھے، ہم ان کے جوابات سے بری الذمہ ہو چکے ہیں۔مصنف نے بعض جگہ موضوع احادیث سے کام لیا اور بعض جگہ مرفوع کو موقوف بنا کر اعتراض کیا۔ اور بعض جگہ تابعی کو جلیل القدر صحابی فرض کر لیا۔ بعض جگہ حدیث کی غلط ترجمانی کی اور بعض جگہ ضعیف حدیثوں سے استدلال کیا۔ ان کے مقابلہ میں صحیح حدیثوں کو چھوڑ دیا۔ بعض جگہ قرآن مجید میں اضافہ کیا اور غلط آیات تکھیں۔ بعض ایسے مسائل پر اعتراضات کے، جوقرآن میں بھی موجود تھے۔ لب ولہجہ سوقیانہ اختیار کیا اور ب



سوچے سمجھے کچھ کا کچھ لکھ دیا۔ بھی محدثین کی تقید پر اعتراض اور بھی راویوں پر بے جا حملے، بھی اپنی عقل پر بے جا اعتماد، حقیقت سے دور ،محض عبارت آ رائی اور اس کے سوا کچھ بھی نہیں ۔ سواللہ کے فضل سے میں نے ان تمام باتوں کا بالاستیعاب جواب دیا۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ ناظرین کیلئے ان کو فائدہ مند بنائے۔ (آمین)

# خلاصة كلام

صفحات گذشتہ میں ہم نے جو وضاحت کی ہے، اس سے روز روثن کی طرح ا ثابت ہو چکا ہے کہ

﴿ خلفائے راشدین حدیث کو قرآن کے بعد انتہائی سند قرار دیتے تھے اور آن کے خلفائے راشدین حدیث کی حفاظت میں آنچائی کوشش کی احادیث نقل کرکے عمّال کو بھیجتے اور حدیث کی حفاظت میں انتہائی کوشش فرماتے رہے۔ احادیث کے جلانے یا مطانے کی نسبت ان کی طرف غلط اور بے بنیاد ہے۔

﴿ آنحضرت بَالْقُلْمُ نَے خود احادیث لکھوائیں، صحابہ نکاٹھ نے لکھیں اور تابعین بھی ۔

نے یہ سلسلہ جاری رکھا، تا آئکہ باقاعدہ حدیث کی تدوین ہونے گی۔

آنخضرت بالٹی کی طرف مطلقا کتابت حدیث کی ممانعت کو منسوب کرنا،

حدیث سے ناواقفیت پرمبنی ہے۔ آنخضرت بالٹی نے جو حدیث لکھنے سے منع مناحدیث سے مناحدیث کھنے سے مناحدیث سے مناح

عدیث کے متعلق یہ خیال کرنا کہ''اڑھائی سو برس تک اس کے لکھنے کا کوئی انظام نہ تھا، بعد میں لکھی گئی،' فن حدیث اور تاریخ سے بالکل ناواقف ہونے کی وجہ سے ہے۔

ک محدثین نے حدیث کی تقید میں جو روایت اور درایت کے اعتبار سے ممکن تھا، سب بچھ کیا۔ یہاں تک کہ آنخضرت ملکی کے سیرت کا صبح اور کمل نقشہ لکھ کر



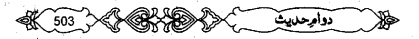
ونيا كوممنون احسان كيا- جزاهم الله

جوحدیث محدثین کے طریق پرضیح ہوگی،اس میں مندرجہ ذیل امورنہیں ہو نگے:

- 🛈 تعلیم قرآن کے خلاف ہونا۔
  - قرآنی تحریف کا ظاہر کرنا۔
- ارسول کریم مالیا ، از واج مطهرات اور صحابه کرام تفاشی کی تو بین کرنا۔
  - ﴿ حَقَالُق كُونيهِ كَے خلاف ہونا۔
    - 🗓 انسانی فطرت کو حبطلانا۔
  - قل، تجربه، اورمشامده کے الث ہونا۔
    - 🕜 مسلّمه تاریخی واقعات کی تر دید کرنا 🛮
- اسلام کے اہم اصول مثلاً توحید وعبادت اور اہم مسائل مثلاً جہاد وایٹار وغیرہ
   کی منزلت کم کرنا۔
  - السلمانوں کو دنیا سے الگ تھلگ رہنے کی ہر آن تلقین کرنا۔
    - الله است ك خلاف كسي عمل كي فضيلت بتانار
      - 🕮 وضویت سارے گناہ معاف ہونا۔
- (الله عند الله الناراج بتانا، جس سے جان و مال کی قربانی کی اہمیت بالکل ندر ہے۔ سواللہ کا فضل ہے کہ مصنف نے اپنے زعم میں جن احادیث کو مندرجہ بالا امور

ع تحت لانے کی کوشش کی ہے، ان سب کا جواب ہو چکا ہے۔

سنج بحثی میں آ کر صحیح حدیثوں کا انکار کرنے والے نہ جانے مسلمانوں کو کس غار کی طرف دھکیلنا چاہتے ہیں۔ دراصل بیالوگ چاہتے ہیں کہ مسلمان مسلمان نہ رہیں۔ دہر بیہ بن جائیں یا یہودی عیسائی ہونے کوتر جیح دیں۔



### فتنهٔ اشترا کیت اور اسلام:

آج كل جواشراكيت كا فتنه سيااب بن كردنيا كارخ كے شامس مارتا آرہا ہے۔ اس سے بچاؤ كا ذريعہ صرف اسلام ہے۔ وہى اسلام جو حديث كے ذريعہ قرآن مجيد كى ترجمانى سے ہمارے سامنے آيا ہے۔ يدا يك حقيقت ہے اوراس حقيقت سے يد شمنان اسلام پورى طرح واقف ہيں۔ اس لئے حديث كا انكار كركے يدلوگ غلط فہميال پيدا كرنا اور اس بناء پرمسلمانوں كو دين اسلام سے برگشته كرنا چاہتے اور الحاد و دہريت كيلئے راہ ہموار كرنا چاہتے ہيں۔

### أخرى تنبيه

لیکن من لواے محکرین حدیث اگرتم نے اس دیوار (حدیث وسنت) کوگرانے کی کوشش کی، تو تم خود اور تمہارے ووسرے ہمنوا اس سلاب کی نذر ہو جائیں گے اور پاکستان جولا کھوں جانوں کی قریانی سے معرض وجود میں آیا ہے۔ یہ بھی خطرہ میں پڑجائے گا۔
تم قرآن کا نام لے کر حدیث کی تردید کرتے ہو اور حدیث کے مسائل کی تردید کرتے ہو اور حدیث کے مسائل کی تردید کرتے کرتے قرآن پر بھی ہاتھ صاف کر جاتے ہو۔ کیونکہ قرآن کا بیان حدیث ہے۔ جب بیان نہ ہوگا، تو قرآن پر ہاتھ صاف کرنا، آسان ہو جاتا ہے۔ شاید تم لوگ مید خیال کررہے ہو کہ اسلامی نظام میں حدیث کے وجود کو بڑا دخل ہے، اس لئے اس کی اہمیت کم کرنے سے ہم نظام اسلام میں رکاوٹ ڈالنے میں کامیاب ہو جائیں اس کی اہمیت کم کرنے سے ہم نظام اسلام میں رکاوٹ ڈالنے میں کامیاب ہو جائیں گے۔ یہ بات تمہاں دوائی عدم توازن کی پیدا کردہ ہے۔

آسان نهیں منانا نام و نشان جارا

فلله الحمد!



ووا حدیث خالص علمی انداز کی کتاب ہے، اصطلاحات عموماً وہی استعال ہوئی ہیں، جوعلائے مدارس عربيه بين متداول بين بعض مباحث دقيق ضرور بين ليكن تفوس اور تحقيقي بين، زبان كالبختاره اور عاشی شایداس میں ندمے، کو کداصل غرض نفس مسئلہ ہے رکھی گئے ہے، پہ طرز تصنیف مرجمطریقہ ہے ہٹا ہوا ہے، مرمتلاشیان بدایت و تحقیق کے لیے غالباً مفید ہوگا۔ ہم امیدر کھتے ہیں کہ اس کا مطالعہ اس نظر ے کیا جائے گا. واضح رہے کہ''مقام حدیث'' کا پیرجواب سینکڑوں صفحات پر پھیلا ہوا تحقیقات نادرہ اور ماحث بدلعه برهممل ب-"

مولا ناعطاءالله حنيف محدث بهوجهاني رحمه الله

اس تصنیف اطیف میں حصرة العلام محدث گوندلوئ نے ہمارے زمانے کے بچوبروز گارگروہ کی حقیقت کو بنقاب كرك ركاديا ب، جو لورى امت كمتفق عليه اوراجهاعي موقف سے اخراف بى نہيں بغاوت كرك صرف یمی نہیں کسنت مطہرہ کو جحت نہیں سجھتا، بلکہ خاکش بدہن اے دین کے خلاف سازش قرار دیتا ہے اور اس كے باوصف اے بياصرار بھى بكروة قرآن يرايمان ركھتا ہے، والله يشهد إنهم لكذبون!

وول حديث صرف بيان جيت حديث عي نبيس ، بلكه بيان عظمت حديث اور بيان ضرورت حدیث بھی ہے۔ ''دوام حدیث'' حدیث کے وجوہ اعجاز کابیان ہے،اس لیے کہ حدیث بیان ہے قرآن کا،جس کا املیازی وصف ہے کہ وہ ایسا آفتاب ہے، جوخود ہی دلیل آفتاب ہے۔

غرضيكه بيرم جليل علوم ومعارف حديث كاخزينه باورايك صاحب نظراس وكميركريد كم بغير نېير اره سکے گا:

> زفرق تابہ قدم ہر کجا کہ می نگرم که شمه دامن دل می کشد که جا انیجاست

علامہ زمان کی اس عظیم الثان تالیف جس کی نظیراس کے نظائر میں نہیں ، مجھے یقین ہے کہ دین سے تعلق ركھنے والا جو تحض بھی حضرۃ العلام كی اس تصنیف لطیف

کامطالعہ کرے گا،میری اس دعا پرآ مین ثم آمین کیے گا کہ اللہ تعالی مؤلف علام کوسلف امت کے ساتھ اعلیٰ علیین میں مقام عطافرمائے اوران کے درجات بلندفر مائے۔

حافظ عبدالحمدازهر لظة

